

#### **الطبعة الأولى** ١٤٤٣هـ ٢٠٢١م

#### جُقوق الطّبع عَجِفُوطَة

هذا الكتاب وقف لله تعالى، طبع على نفقة وزارة الأوقاف والشوون الإسلاميسة وهو يوزع مجاناً ولا يجوز بيعه.



<u>@</u>

الدار الشامية - اسطنبول - تركيا

شارع فوزي باشا - جادة أكدينيز - مقابل جامع بالي باشا بناء رقم - 26 مكتب رقم A26

تلفاكس: 00905347350856 - جوال: 00905347350856

alshamiya.tr@gmail.com الايميل:





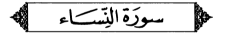


# و المالية الما

تَألِيفُ

ٱلإَمْامِجَمَالِ الدِّيْنِ أَبِي الفَرَجِ عَبْدِ الرَّجْمِنِ بْنِ عَلِيِّ بْنِ مُحَدِّد الْجَوْزِيِّ المتوفِّكة عهم م

المجلد الرابع



جَقِيْقُ وَتَعَلِيْقُ جَمْمُوعَةِ بَاحِثِيْنَ المراه الله عالم

الملتراكع إتبالترار كشأيتم

ٷڒٲڒؿٵٳڰۊٵ<u>ڣٷٳڵۺؾٷٚۮڮ</u>ڛٝێٳڵڡؾٛڎ

إدَارَةُ الشَّؤُونِ الإِسْكَلَمْيَةِ بَمَوسِل الإدارَةِ العَامَةَ للأُوقاف دُوكَ قَطَى





قوْلُهُ تَعَسَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ مِن نَفْسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَ ازَوْجَهَا وَبَنَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَفِسَاءً وَٱتَقُوا ٱللَّهَ ٱلَّذِى تَسَاءَ لُونَبِهِ عَوَالْأَرْحَامُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ آلَ اللّهُ مَنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَفِسَاءً وَٱللَّهُ اللّهِ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا ﴿ آلَ اللّهُ مَا يَعَلَمُ مَ وَقِيبًا ﴿ آلَ اللّهُ اللّهُ مَا يَعَلَمُ مَا يَعَلَمُ مَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمْ مَ وَقِيبًا ﴿ آلَ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللللّ

## اخْتَلَفُوا فِي نُزُولِهَا عَلَى قُوْلَينِ:

أحدُهما: أنَّها مكيَّةٌ، رواهُ عَطيَّةُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (١)، وهو قوْلُ الحسَنِ، ومجاهِدٍ، وجابر بْن زيْدٍ، وقتادَةَ.

والثَّاني: أنَّهَا مدنيَّةٌ، رواه عطاءٌ عنِ ابْنِ عبَّاسِ(٢)، وهو قوْلُ مُقاتِلِ.

وقيل: إنَّها مدنيَّةٌ، إِلَّا آيةً نزَلَتْ (أَ) بمكَّة فِي عُشهانَ بْنِ طلَّحَةَ حين أرادَ النَّبيُ عَلَيْهُ أَنْ يَأْخُذَ منه (أَ) مفاتِيحَ الكعبةِ، فيُسلِّمُها إلى العبَّاسِ، وهي (أَ) قُولُه تعلى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلْأَمَنَنَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا ﴾ [النساء: ٥٨] ذكرَه الماورديُّ (١).

<sup>(</sup>۱) جمهور المفسرين على أنها مدنية، ولم أقف على رواية ابن عباس رضي الله عنهها ، انظر: تفسير ابن جرير الطبري (٦/ ٣٣٩)، وتفسير ابن المنذر (٦/ ٥٤٦)، والمحرر الوجيز؛ لابن عطية (٣/ ٥).

<sup>(</sup>٢) هذه الرواية موافقة لقول الجمهور، ولم أقف عليها.

<sup>(</sup>٣) في (ف): إلا أنها نزلت منها آية.

<sup>(</sup>٤) ليست في (م).

<sup>(</sup>٥) في (ج)، و(ف): وهو.

<sup>(</sup>٦) تفسير الماوردي النكت والعيون(١/ ٤٩٨).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ أَتَقُواْ رَبَّكُمُ ﴾.

فيه قولان:

أحدُهما: أنَّه بمعنى الطَّاعةِ، قالَه ابْنُ عبَّاس.

والثَّانِي: بمعْنَى الخشيَةِ. قالَه مُقاتِلٌ.

و «النَّفْسُ الوَاحِدةُ»: آدَمُ. و ﴿ زَوْجُهَا (١) »: حوَّاءُ، و «مِن » فِي قوْلِه تعَالى:

﴿ وَخَلَقَ مِنْهَا ﴾ للتَّبْعِيـضِ (٢) فِي قَـوْلِ الجُمُهـورِ.

وقالَ ابْنُ بحْرٍ: ﴿ مِنْهَا ﴾؛ أي: مِن جِنْسِهَا (٣).

واخْتلَفُوا [فِي اللهُ أَيِّ وقْتٍ خُلِقتْ له، على قوْلَيْنِ:

أحدُهما: أنَّها خُلقَتْ بعد دُخولِه الجنَّة، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ وابْنُ مشعُودِ (٥).

والشَّانِي: قَبْلَ دُخولِه الجنَّة، قالَه كعْبُ الأحبَارِ، ووهبٌ، وابْنُ السَّانِي: قَبْلَ دُخولِه الجنَّة، قالَه كعْبُ الأحبَارِ، ووهبٌ، وابْنُ

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: لَّمَا خَلَقَ اللهُ تَعَالَى آدمَ، أَلْقَى عليه النَّومَ، فخلَق حوَّاءَ مِن ضِلعٍ مِن أَضْلاعِهِ اليُسرى، فلم تُؤذِه (٧) بشَيْء، ولو وجَدَ الأذَى ما عطَفَ علَيْهَا أبدًا، فلمَّ استيقَظَ قيل: يا آدمُ ما هذِه؟ قالَ: حوَّاءُ (٨).

<sup>(</sup>١) في (ف): وزوجه.

<sup>(</sup>٢) في (ف): في قوله: (وخلق منها زوجها) من للتبعيض.

<sup>(</sup>٣) ذكره أبو حيان في البحر المحيط (٣/ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٤) من (م).

<sup>(</sup>٥) في (ت)، و(ج)، و(ف)، و(م): قاله ابن مسعود وابن عبَّاس.

<sup>(</sup>٦) في الأصل: ووهب بن عباس، سبق قلم من الناسخ، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٧) في (ت): يؤذه.

<sup>(</sup>٨) ذكره المطهر المقدسي في البدء والتاريخ (٢/ ٨٦)، و السمرقندي في بحر العلوم (١/ ٨٦).

## قُولُه تعَالى: ﴿ وَبَثَ مِنْهُمَا ﴾.

قَالَ الفَرَّاءُ: «بِتَّ»: نِشَرَ، ومِنَ العرَبِ مَن يقولُ: أَبَتَّ اللهُ الخلْقَ، ويقُولُون: بِثَثْتُكَ مَا فِي نَفْسِي (١)، وأَبْثَثُتُكَ ما فِي نَفْسِي (٢)(٣).

## قُولُه تَعالَى: ﴿ الَّذِي شَيَآ الْوَنَهِمِ ﴾.

قراً ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وابْنُ عامِرٍ، والبَرْجُمِيُّ، عنِ (١٠) أبي بكرٍ، عن عاصِم، وشُحاعٌ، واليَزِيدِيُّ (١٠)، والجُعْفِيُّ، وعبْدُ الوارِثِ، عنْ أبي عمْرو: «تَسَاءَلُونَ» (١٠) بالتَّشْدِيد.

وقراً عاصِمٌ، وحمْزَةُ والكسَائِيُّ، وكثِيرٌ مِن أصحَابِ أبي عمْرٍ وعنْهُ بالتَّخْفيفِ<sup>(٧)</sup>.

قال الزَّجَّاجُ: والأصْل (٨): "تَسَاءَلُونَ»، فمَن قَرَأَ بالتَّشْديدِ. أَدْغَم التَّاءَ الثَّانيةَ (٩) في السِّينِ؛ لقُرْبِ مكانِ هذه مِن هذه، ومَن قرَأَ بالتَّخْفِيف، حذفَ التَّاءَ الثَّانيةَ؛ لاجْتِهاع التَّاءَيْن (١٠).

<sup>(</sup>١) في الأصل: يبثك ما نفسي، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) قوله: (ما في نفسي) مثبت في الأصل، وليس في بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (١/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٤) في (ت): وعن.

<sup>(</sup>٥) في (ت)، و (ج)، و (ف): واليزيدي، وشجاع.

<sup>(</sup>٦) في (ف): عنه.

<sup>(</sup>۷) السبعة في القــراءات؛ لابــن مجاهــد (ص: ۲۲۱)، و الحجــة (۳/ ۱۱۸)، والمبســوط؛ للنيســابوري (ص: ۱۷۵)، ومعــاني القــراءات (۱/ ۲۹۰).

<sup>(</sup>٨) في (ت)، و(م): الأصل.

<sup>(</sup>٩) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف)، و (م).

<sup>(</sup>۱۰) معاني القرآن وإعرابه (۲/۲).

[١٣٠/أ] وفي معْنَى ﴿ نَسَآءَ لُونَبِدِ عَ اللَّالَةُ أَقُوال:

أحدُها: تتَعاطَفُون بِه، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّانِي: تتَعاقَدُون، وتتَعاهَدُونَ (١) به. قالَه الضَّحَّاكُ، والرَّبِيعُ.

والثَّالث: تطْلِبونَ حقُوقَكُم به، قالَه الزَّجَّاجُ(٢).

فأمَّا قولُه: ﴿وَٱلأَرْحَامَ ﴾.

فالجمه ورُ على نصبِ المِيم على معنى: واتَّق وا الأرْحامَ أن تقطَعُوهَا، وفسَّرها على هذَا ابْنُ عبَّاسِ، ومجاهِد، وعكْرِمَةُ، والسُّدِّيُّ، وابْنُ زيْدٍ.

وقَرَأ الحَسنُ، وقت ادَةُ، والأعْمَشُ، وحمْزَةُ بخفْضِ المِسم على معنى: تساءَلُون بِه وبالأرْحَامِ (٣)(١)، وفسَّرَها على هذَا [المَعْنى](٥) الحسَنُ، وعطَاءٌ، والنَّخَعِيُّ.

وق الَ الزَّجَ اجُ: الخف ضُ فِي «الأرْحَام»(٢) خط أَ فِي العربيَّةِ لا يجوز إلَّا فِي اضطرادِ شِعْرِ (٧)، وخط أُ فِي الدِّين؛ لأنَّ النَّبِيَّ ﷺ قال: «لَا تَحْلِفُوا

<sup>(</sup>١) في الأصل، و(م): يتعاقدون ويتعاهدون، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٦).

<sup>(</sup>٣) في (ج): والأرحام.

<sup>(</sup>٤) السبعة (ص: ٢٢٦)، الحجة (٣/ ١٢١)، والمبسوط (ص: ١٧٥) وقرأ عبدالله بن يزيد ﴿ والأرحامُ ﴾ بالرفع، وذلك على الابتداء، والخبر مقدر، تقديره: والأرحام أهل أن توصل، وهي قراءة شاذة. انظر: المحتسب؛ لابن جنبي (١/ ١٧٩)، والمحرر الوجيز؛ لابن عطية (٣/ ٩).

<sup>(</sup>٥) من (ف).

<sup>(</sup>٦) قوله: (في الأرحام) ليس في (ف).

<sup>(</sup>٧) في (ج): الشعر.

بِآبَائِكُمْ اللهِ الفَرَّاءُ. وذهب إلى نحو هذا الفرَّاءُ (٢).

وق الَ ابْنُ الأنْبَارِي: إِنَّهَا أَرَاد حُمْزَةُ الخبَرَ عنِ الأَمْرِ القدِيمِ الَّذِي جَرَتْ بِه عادتُهُم (٣)، فالمعْنَى: الَّذِي كُنْه م تساءَلُون بِه وبِالأَرْحَامِ فِي الجاهليَّةِ (١).

قَالَ أَبِوعِلِيِّ: مَنْ جَرَّ، عطَفَ علَى الضَّمِيرِ المَجْرورِ بالباءِ (°)، وهو ضعْيفٌ (۱) فِي القِياس، قلِيلٌ فِي الاستعمال، فتَرْكُ الأخذِ به أحسَنُ (۷).

فأمًّا "الرَّقِيب" فقالَ ابْنُ عبَّاسٍ (^)، ومجاهِدٌ (١٠): "الرَّقِيبُ": [الحافِظُ.

وقالَ الخطَّابِيُّ: هو ] (١٠) الحافِظُ الَّذي لا يغِيبُ عنه شَيءٌ، وهو في (١١) نُعوتِ الأَدَمِيِّينَ: الموكَّلُ بحفْظِ الشَّيءِ، المُتَرصِّدُ (١٢) له، المُتحرِّزُ (١٣) عن

- (۱) متفق عليه، رواه البخاري (٦٦٤٦)، ومسلم (١٦٤٦) من حديث عبدالله بن عمر رضى الله عنها، واللفظ للبخاري.
  - (٢) رواه ابن المنذر في تفسيره كها في الدر المنثور (٣/ ٢٤٠).
    - (٣) في (ج): عادتهم به.
- (٤) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٦/ ٣٥٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٧٢٧) من طريق ابن أبي نجيح، به .
  - (٥) في (ف): بالياء.
  - (٦) أشار ناسخ (ت) إلى نسخة فيها: (قليل).
    - (٧) الحجة (٣/ ١٢١).
  - (٨) عزاه السيوطي في الدر المنثور (٢/ ٦١٦) لابن المنذر.
    - (٩) لم أقف عليه .
  - (١٠) ما بين المعكوفين ساقط في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.
    - (١١) في (ف): من.
    - (١٢) في (ت): المرصد. وفي (ج): المرتصد.
      - (١٣) في (ج): المحروز.

الغفْلَةِ فيهِ، يُقال [مِنْه](١): رَقَبْتُ السَّيْءَ أَرْقُبُهُ رَقَبَةً(١).

قوْلُـهُ تَعَـالَى: ﴿ وَءَاتُواْ ٱلْمِنَكَمَةَ أَمُواَكُمْ ۚ وَلَا تَنَبَدَّ لُواْ ٱلْخَيِيثَ بِالطَّيِبِ ۗ وَلَا تَأْكُلُواْ أَمُواَكُمُمْ إِلَىٰ أَمْوَالِكُمْ ۚ إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَبِيرًا ۞ ﴾ [النساء: ٢].

قُولُه تعَالَى: ﴿ وَءَاتُواْ ٱلْيَنَكَيْنَ أَمُواَكُمْمُ ﴾.

سبَبُ نُزولِهِا:

أَنَّ رَجُلًا مِن عَطَف انَ (٣) كَانَ مَعَهُ مَالٌ كَثِيرٌ لاَبْنِ أَخِ لَه يَتِيمٍ، فَلَمَّ بِلَغَ، طَلَبَ مِنْهُ (٤) مالَه فمنَعَهُ (٥)، فخاصَمَه إلى النَّبِيِّ ﷺ، فنزلَتْ، قالَه سعيدُ بْنُ جُبِر (١).

والخِطابُ بقوْلِه تعالى: ﴿ وَمَاتُواْ ﴾ للأَوْلِياء والأوْصِياءِ.

قَالَ الزَّجَّاجُ: وإِنَّمَا سُمُّوا يَتَامَى بعْدَ البلوغِ، بالاسْمِ الَّذِي كان لَمَم، وقد كان يُقال للنَّبِيِّ عَيَيْقٍ: يَتِيمُ أَبِي طَالِب (٧).

قُولُه تعالى: ﴿ وَلَا تَنَبَدَّلُواْ الْخَيِيثَ بِٱلطَّيْبِ ﴾.

<sup>(</sup>١) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) شأن الدعاء (١/ ٧١) ، وزاد في الأصل عبارة: وأنا رقيب.

<sup>(</sup>٣) في (م) زيادة: له.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف)، و (م).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٦) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٤٧٢٨) من طريق عطاء بن دينار، به مرسلًا، وأورده الواحدي في أسباب النزول (ص: ١٤٦) عن مقاتل والكلبي، مرسلًا، وانظر: تفسير مقاتل (١/ ٣٥٦) وقد سمى العم: المنذر بن مالك.

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه (٢/٧).

قَرَأُ ابْنُ مُحْيْصِنِ: «تَبَدَّلُوا» بتاءٍ واحِدَةٍ (١٠).

ثُمَّ فِي معنى الكلامِ (٢) قولانِ:

أحدُهما: أنَّه إبدالٌ حقِيقةً.

ئُم فيهِ قولانِ:

أحدُهما: أنَّ ه أخْ ذُ الجيِّدِ، وإعْطاءُ الرَّدِيءِ مكانَ هُ، قالَ ه سعِيدُ بْنُ المُسيِّب، والضَّحاكُ، والنَّعي، والزُّهريُّ، والسُّدِيُّ:

قال السُّدِّيُ: كان أحَدُهم يأخْذُ الشَّاةَ السَّمِينةَ مِن غنَمِ اليتِيم، ويجعَلُ مكانَها المُورُولَة، ويأخُذُ الدَّراهِمَ الجِيادَ(١)، ويطرَحُ مكانَها الزُّيوفَ(٥).

والثَّاني: أَنَّه الرِّبحُ علَى اليتِيمِ، واليِّتِيمُ (١) غِرٌّ لا عِلمَ له، قالَه عطَاءٌ (١).

والقوْلُ الثَّانِي: أنَّه (٨) ليس بإبدَالٍ حقِيقَةً، وإنَّما هو أخْذُهُ مُستهْلَكًا.

<sup>(</sup>۱) وهمي قسراءة شاذة بالإدغام لابن محيصن انظر: مختصر ابن خالويه (ص:٣١)، وشواذ القراءات للكرماني (ص:١٢٨)، وقرأ البزي عن الحسن أيضا بتخفيف التاء ﴿ولاتبدلوا﴾ وهي قراءة شاذة، وانظر: إعراب القراءات للعكبري (١/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٢) في (ج): الآية.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري في تفسيره (٧/ ٥٢٥-٥٢٦) (٨٤٤٨-٨٤٤١ - ٨٤٤٨).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: الجيدة، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٦/ ٣٥٢)، وابن ابي حاتم في تفسيره (٤٧٣٨) من طريق أسباط بن نصر، به، بنحوه.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٧) لباب التأويل في معاني التنزيل (١/ ٣٣٨) للخازن.

<sup>(</sup>٨) ليست في (م).

#### ئُمَّ فِيه قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّهم كانوا لا يُورِّثُونَ النِّساءَ والصِّغَارَ، وإنَّما يأخُذُ الحِيراثَ الأَكابِرُ مِنَ الرِّجالِ(')، فنَصِيبُ الرَّجُل مِن الحِيراثِ طَيِّبٌ، ومَا أَخَذَهُ مِن حَقِيبٌ مَنَ الرَّجالِ (')، حقَّ اليَتِيم خَبِيثٌ، هذا قوْلُ ابْنِ زيْدٍ ('').

والثَّاني: أنَّه (٣) أكْلُ مالِ اليِّتيم بدَّلًا مِنْ أكْل (١) أمْوَالِمِم، قالَه الزَّجَّاجُ (٥).

[١٣٠/ب] و (إلَى اللهُ بمَعْنَى (معَ الدُّوبُ اللهُ ثُمُ.

وقرَأَ الحسَنُ، وقتادَةُ (١)، والنَّخَعِيُّ: بفتْح الحَاءِ (٧).

قَالَ ابْنُ قُتيبةً: وفيهِ ثلاثُ لُغاتٍ: حُوبٌ، وحَوْبٌ، وحَابٌ (^^).

قالَ الفرَّاءُ: أَهْلُ الحِجازِ يقُولُونَ: حُوبٌ بالضم، وتميمٌ يقُولُونَهُ بالفتْح (٩).

قال ابْنُ الأنباري: [وقال الفرَّاءُ](١١): المَضْمُومُ الاسْمُ، والمفْتُوحُ المصْدَرُ(١١).

<sup>(</sup>١) زاد في الأصل كلمة: فتسمى، وليست في جميع النسخ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبرى في تفسيره (٧/ ٥٢٦) (٨٤٤٥).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/٧).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٧) حَوْبًا: وهي قراءة شاذة عن الحسن وابن سيرين في مختصر ابن خالويه (ص:٣١)، وشواذ القراءات للكرماني (ص:١٢٨)، وقرئ أيضا عن أُبيَّ ﴿ حَابِهِ ، وانظر: إعراب القراءات للعكبري (١/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>۸) غريب القرآن (۱/ ۱۱۸).

<sup>(</sup>٩) معانى القرآن (١/ ٢٥٣) كتاب فيه لغات القرآن (١/ ٥٤).

<sup>(</sup>١٠) ما بين المعكوفين ساقط من الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>١١) الزاهر في معاني كلهات الناس (١/٦).

قوْلُ مُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا نُقْسِطُوا فِي ٱلْيَنَهَىٰ فَأَنكِمُواْ مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ ٱلنِسَآهِ مَثْنَى وَثُلَثَ وَرُبِعَ فَإِنْ خِفْئُمُ أَلَا نَعْدِلُواْ فَوَحِدَةً أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنَكُمُ ۚ ذَلِكَ أَدَفَى أَلَا تَعُولُوا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا نُقْسِطُوا فِ ٱلْمِنْكَىٰ ﴾. اخْتَلَفُوا فِي نُزُو لِهِا(١) وتأويلِهَا علَى سِنَّةِ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّ القوْمَ كانوا يتزوَّجُون عددًا كثيرًا مِنَ النِّسَاءِ فِي الجاهليَّة، ولا يتحرَّجُون مِن ترْكِ العدْلِ بيْنَهُنَّ، وكانوا يتحرَّجُون فِي شأْنِ اليتَامى، فقيل للمُم بهذه الآية: احْذَرُوا مِن ترْكِ العدْلِ بيْنَ النِّسَاءِ، كما تحْذَرُون مِنْ ترْكِه فِي اليتَامَى.

وهذا المعندى مرويٌّ عن ابْنِ عبَّاسِ(٢)، وسعيدِ بْنِ جُبيرِ(٣)

<sup>(</sup>١) في (ت)، و (ج)، و (ف)، و (م): تنزيلها.

<sup>(</sup>۲) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٣٦٢) من طريق العوفي، ورواه أيضًا (٦/ ٣٦٥)، وابيه و وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٧٥٦)، والبيه في الكبرى (٧/ ٢٤٢) من طريق علي بن أبي طلحة، ورواه الطحاوي في شرح مشكل الآثار (١٤/ ٤١٩)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٧٤٧) من طريق سعيد بن جبير، والطحاوي أيضًا في شرح مشكل الآثار (٤٢/ ٤٢٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٧٤٦) من طريق محمد بن أبي موسى، جميعهم (العوفي، وعلى، وسعيد، ومحمد) عن ابن عباس بنحوه.

<sup>(</sup>٣) رواه عبد الرزاق في تفسيره (٥٠٥)، وسعيد بن منصور في تفسيره (٥٥٤)، وابن جرير الطبري في تفسيره (٤٧٥٧) من طريق أيوب، ورواه الطبراني في الأوسط (١٧٥١) من طريق سالم الأفطس، كلاهما (أيوب، وسالم) عن سعيد بن جبر نحوه.

والضَّحَّاكِ(١)، وقتادَةَ(٢)، والسُّدِّيِّ(٣)، ومُقاتِل(١).

والشَّانِي: أنَّ أوْلِياءَ اليتَامى كانوا يتزوَّجُونَ النِّساءَ بأمْوَالِ اليتَامَى، فَكُلَّما(٥) كُثُر النِّساءُ، مالُوا على أمْوالِ اليتَامَى، فَقُصِروا على الأرْبع؛ حفظًا لأمْوالِ اليتَامى. وهذا المَعْنى مرويٌّ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ أيضًا(٢)، وعكْرِمةً(٧).

والتَّالَث: أنَّ معناها: وإنْ خِفْتم يا أوْلِياءَ اليَّتَامَى أنْ لا تعْدِلُوا فِي صدَقَاتِ اليَّتَامَى أنْ لا تعْدِلُوا فِي صدَقَاتِ اليَّتَامَى إذا نكحتمُوهُ نَّ، فانْكِحُوا سِواهُنَّ مِنَ الغرَائِبِ اللَّواتِي أحلَّ (^) اللهُ لكم نِكاحَهُ نَّ (')، وهذا المعْنَى مرْويٌّ عنْ عائِشَةَ ('').

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير في تفسيره (٦/ ٣٦٥) من طريق عبيدة السلماني، به.

<sup>(</sup>٢) رواه عبد الرزاق في تفسيره (٥٠٥) عن معمر، وابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٣٦٣)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٧٥٩) من طريق سعيد بن أبي عروبة، كلاهما (معمر، وسعيد) عن قتادة نحوه

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٦/ ٣٦٣)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٧٦٠) من أسباط، سه.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليهان ( ١/ ٣٥٧).

<sup>(</sup>٥) في (م): فلمًّا.

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٦/ ٣٦٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٧٥٥) من طريق طاووس به .

<sup>(</sup>٧) رواه ابن أبي شيبة في مصنف (١٧٤٠٥)، وابن جريس الطبري في تفسيره (٦/ ٣٦١) من طريق عن سياك، عن عكرمة.

<sup>(</sup>٨) في الأصل: أخذ، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٩) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف)، و (م).

<sup>(</sup>١٠) رواه البخاري (٢٤٩٤ )، ومسلم (٣٠١٨) وغيرهما بمعناه.

والرَّابع: أنَّ معناها: وإنْ خِفْت مِيا أوْلِياءَ اليَّامَى أنْ لا تعدِلُوا فِي نِكَاحِهِنَّ، وحَذِرْتُم سُوءَ الصُّحبةِ لَهَنَّ، وقلَّةَ الرَّغبَةِ فِيهنَّ، فانْكِحُوا غيرَهُنَّ، وهذا [المعْنَى](() مرْوِيُّ (٢) عن عائِشةَ (٣) أَيْضًا، والحسن (١).

والخامس: أنَّهم كانوا يتحرَّجُون مِن ولايةِ اليتامي، فأُمِروا بالتحرُّجِ من الزِّني أيْضًا، ونُدبوا إلى النِّكاح الحلالِ، وهذا المعْنَى مرْوِيٌّ عنْ مُجاهدٍ(٥).

والسَّادِسُ: أنَّه مَ تَحَرَّجُ وامِن نكاحِ اليتَامى، كها تَحَرَّجُ وامِن أمْوالهِم، فرخَّص اللهُ له م به فِه الآيةِ، وقصرَهُم على عددٍ يُمكنُ العدْلُ فِيه، فكأنَّه قالَ: وإِنْ خِفْتُم يها أُولِيهاءَ اليتامَى أن لا تعْدِلُوا فِيهنَّ، فانْكِحُوهُنَّ، ولا تَزِيدوا على أربع لِتعدلوا، فإنْ خِفتم أن لا تعْدِلوا فيهِنَّ (٢)، فواحِدَةً، وهذا المعنَى مرْوِيٌّ عن الحسنِ (٧).

قال ابْنُ قُتيبة: ومعنى قوْلِه: {وإنْ خِفتُم}؛ أي: فإنْ (^) علِمْتُم أَنَّكُم لَنَّمُ الْكُمُمُ لَا تعدِلُونَ (^) [بيْنَ اليتَامى](١٠). يُقال: أقْسَطَ الرَّجلُ: إذَا عدَلَ، [ومنْهُ

<sup>(</sup>١) من (ج)، و(ف)، و(م).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه، انظر: الأثر السابق.

<sup>(</sup>٣) من قوله: (مروي عن عائشة)... إلى هنا ساقط في (ج).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٣٦٢) من طريق يونس، به، نحوه.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٦/ ٣٦٦)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٧٥٤)، وابن المنذر في تفسيره (١٣٢٥) من طريق ابن أبي نجيع، به بنحوه.

<sup>(</sup>٦) من قوله: (فانكحوهن)... إلى هنا ساقط من (ت)، (ج)، و(م).

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبري في تفسيره (٧/ ٥٤٠) (٨٤٧٨) من طريق يونس عن الحسن.

<sup>(</sup>٨) ليست في (ج)، و(ف)، و(م).

<sup>(</sup>٩) في الأصل، و(ت): تعدلوا، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>١٠) من المطبوع.

قَوْلُ النَّبِيِّ ﷺ: «الْمُقْسِطُونَ فِي الدُّنْيَا عَلَى مَنَابِرَ مِنْ لُؤْلُؤ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»(''. ويُقالُ] (''')؛ إذا جَارَ، [ومِنْهُ قَوْلُ اللهُ: ﴿ وَأَمَّا ٱلْقَسِطُونَ وَيُقَالُ] (''')؛ إذا جَارَ، [ومِنْهُ قَوْلُ اللهُ: ﴿ وَأَمَّا ٱلْقَسِطُونَ وَيُقَالُ إِلَى اللهِ عَلَى مَنَابِرَ مِنْهُ قَوْلُ اللهُ: ﴿ وَأَمَّا ٱلْقَسِطُونَ وَيُقَالُ إِلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

وفي معنى العدل في اليتامي قولان:

أحدهما: فِي نكاح اليتَامي.

والثَّاني: فِي أَمْوالهِم.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَأَنكِحُواْمَاطَابَ لَكُمْ ﴾؛ أي: ما حَلَّ لكُم.

قَالَ ابْنُ جرير: وأرَاد بقوْلِه تعالى: ﴿ مَاطَابَ لَكُم ﴾ الفِعلَ دُون أعْيانِ النِّساء، ولذلك (٧) قال: «مَا» ولم يقُل: «مَنْ» (٨).

واختلفوا: هـلِ [هـذا] (١) النَّكاحُ مِنَ اليتَامى، أو مِنْ غيرِهِنَّ؟ عـلَى قَوْلَيْن قـدْ سـبَقَا.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۸۲۷)، و النسائي في المجتبى (۵۳۷۹)، وفي السنن الكبرى (۵۸۸۵) من طريق ابن طريق عمرو بن أوس بلفظ: «منابر من نور»، ورواه أحمد ( ۲/ ۲۰۳) من طريق ابن المسيب بلفظ: «منابر من لؤلؤ» كلاهما (عمرو بن أوس، وابن المسيب) عن عبد الله بن عمرو.

<sup>(</sup>٢) من المطبوع.

<sup>(</sup>٣) من قوله: (ومنه قول النبي ﷺ)... إلى هنا ساقط من الأصل، و(ت).

<sup>(</sup>٤) من المطبوع.

<sup>(</sup>٥) من المطبوع.

<sup>(</sup>٦) غريب القرآن (١/ ١١٩).

<sup>(</sup>٧) في (ت): وكذلك.

<sup>(</sup>۸) تفسیره (۲/ ۳۷۰).

<sup>(</sup>٩) من (م).

قُولُه تَعَالَى: ﴿مَثْنَىٰ وَثُلَاثَ وَرُبُعَ ﴾.

قَالَ الزَّجَاجُ: هَذَا('' بَدُلُّ مِن ﴿ مَاطَابَ لَكُمْ ﴾ ، ومعناه: اثنتين ''
اثنتين ، وثلاثًا ثلاثًا ثلاثًا ('') ، [وأرْبعًا ('') أربعًا . وإِنَّها خاطَب اللهُ العرَبَ بأفْصَحِ [۱۳۱/أ]
اللُّغاتِ، وليْس مِن شأْنِ البلِيغِ أَنْ يُعبِّرَ فِي العدَدِ عنِ التِّسعَة باثْنَتَينِ ،
وثلاثٍ ، وأرْبعٍ '' ؛ لأنَّ التِّسعة قد وُضِعتْ لهذَا العدَدِ ، فيكون عِيَّا فِي
الحكام '').

وَقَالَ ابْنُ الأنباري: هذه الواوُ معناها التفرُّقُ، وليْسَت جامِعَةً، فالمعْنَى: فانْكِحُوا ما طابَ لكُم مِنَ النِّساءِ مثْنَى، فانْكِحُوا ما طابَ لكُم مِنَ النِّساءِ مثْنَى، فانْكِحُوا ثُلاثَ فِي غير الحالين (٨).

وقالَ القاضِي أبو يعْلَى رضي الله عنه: الواوُ هاهُنا لإِباحَة أيِّ الأعْدادِ شاء، لا للعبيد، وهو قولُ أبي شاء، لا للعبيد، وهو قولُ أبي حنيفة (١٠)، والشَّافعيِّ (١٠). وقالَ مالِكُ: همْ كالأَحْرَارِ (١١).

- (١) في (ت)، و(ج)، و(ف)، و(م): هو.
- (٢) في الأصل: مثنى، والمثبت من بقية النسخ.
- (٣) في الأصل: ثلاثة، والمثبت من بقية النسخ.
  - (٤) في الأصل: ورباع.
- (٥) في الأصل: ورباع، والمثبت من بقية النسخ.
  - (٦) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٩).
    - (٧) ليست في (ت).
- (٨) لم أقف على قول ابن الأنباري فيها بين يدي من مصنفاته، وذكره عنه الواحدي في التفسير البسيط (٦/ ٣٠٧).
  - (٩) انظر: الأَصْلُ (١٠/ ٢٧٣) لمحمد بن الحِسن الشيباني، والمبسوط للسرخسي (٥/ ١٢٤).
    - (١٠) الأم (٥/ ٤٤).
    - (١١) المدونة (٢/ ١٦٣).

ويدلُّ علَى قوْلِنا: أَنَّه قالَ: ﴿ فَأَنكِمُوا ﴾ فهذا منْصَرِفٌ إلى مَن يمْلِك النِّكَاحَ ('')، والعبُّدُ لا يمْلِك ذلِك بنفْسِه، وقال في سِياقِها: ﴿ فَوَحِدَةً أَوْمَا مَلكَتَ أَيْمَنكُمُ ﴾ والعبُدُ لا يمْلكَ له، فلا يُباح له الجمْعُ إِلَّا بيْنَ ('') اثْنَتينِ ("'). قوْلُه تعَالى: ﴿ فَإِنْ خِفْنُمُ ﴾.

فِيه قُولَانِ:

أحدُهما: علمتُم.

والثَّانِي: خَشِيتُم.

قُولُه تعَالى: ﴿ أَلَّا نَمْدِلُوا ﴾.

قالَ القاضِي أبو يعْلَى: "أرادَ العدْلَ فِي القَسْم (١) بيْنَهُنَّ (٥) (١).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ فَوَحِدَةً ﴾؛ أي: فانْكِحُوا وَاحِدةً.

وقراً الحسَنُ، والأعْمَشُ، وحُميدٌ: «فواحِدَةٌ» بالرَّفْع، المعنى: فواحِدَةٌ تُقِنعُ (٧). قُولُه تعَالَى: ﴿ أَوْ مَا مَلَكَتَ أَيْمَنَكُمُ ﴾ يعنى: السَّرَادِي (٨).

<sup>(</sup>١) بعد هذه العبارة في (م): والعبدلا يملك النكاح.

<sup>(</sup>٢) في (ت): من.

<sup>(</sup>٣) كررها في (ف) بدلًا من كلمة (بين).

<sup>(</sup>٤) في (ج): القسمة.

<sup>(</sup>٥) من قوله: (قوله تعالى: ألا تعدلوا)... إلى هنا ساقط من (ف).

<sup>(</sup>٦) لم أقف على قول أبي يعلى فيها لدي من مصنفاته.

<sup>(</sup>٧) قراءة متواترة عن أبي جعفر المدني. انظر: المبسوط؛ للنيسابوري (ص: ١٧٥)، والكامل؛ للهـذلي (ص: ٥٢٤)، والنشر (٢/ ٢٨٢).

<sup>(</sup>٨) في (ت): السَّراثر.

ق الَ ابْنُ قُتيبة: معنى الآية: كَمَا تَخافُون أَنْ لا تعْدِلُوا بيْنَ اليتَامى إذا كفلْتُموهُم، فخافوا [أيْضًا]() أَنْ لا تعْدِلُوا بين النِّساء إذا نكحتُمُوهُنَ، فَقَصَرَهُم على أَرْبَع، لِيقدُروا(٢) على العدْل، ثُمَّ ق الَ: فإنْ خِفتُم أَنْ لا تعدِلُوا بيْنَ هؤلاء الأرْبع، فانْكِحُوا وَاحِدة، واقْتَصِرُوا على ملْكِ اليَمِين (٣).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ ذَٰ لِكَ أَدَٰنَ ﴾؛ أي: أقرْب.

وِفِي معنى ﴿ نَعُولُوا ﴾ ثلاثَةُ أَفُوالٍ:

أحدُها: تَميلوا، قالَه ابْنُ عَبَّاسٍ، والحسَنُ، ومُجاهِدٌ، وعِكرِمَةُ، وعطَاءٌ، وإبْرَاهِيمُ، وقتادَةُ، والشُدِّيُّ، ومُقاتِلٌ، والفرَّاءُ('').

وقالَ أبو مالِكٍ، وأَبُو عبيدةً (٥): تَجُورُوا.

قَالَ ابْنُ قُتِيبَةً (١)، والزَّجَّاجُ (٧): تَجُوروا وتَمَيلُوا بمعْنَى واحِدٍ (٨).

واحْتكم رجُلانِ مِنَ العرَبِ إلى رَجُلِ، فحَكَم لِأحدِهِما، فقالَ المحْكُومُ عليْهِ: أَنْتَ واللهِ تعُولُ عينَ ؛ أي: تَمْيلُ وتَجُورُ.

والثَّانِي: تَضِلُّوا، قالَه مُجاهِدٌ(٩).

<sup>(</sup>١) من المطبوع.

<sup>(</sup>٢) في (ج): لتقدروا.

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (١ / ١١٩).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (١/ ٢٥٥).

<sup>(</sup>٥) مجاز القرآن (١/ ١١٧)، وفي (ج)، و(ف): عبيد.

<sup>(</sup>٦) غريب القرآن (١ / ١١٩).

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١).

<sup>(</sup>٨) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٩) ليست في (ج).

والنَّالَث: تَكثُرُ<sup>(۱)</sup> عِيالُكُم، قَالَ ابْنُ زيْدِ<sup>(۱)</sup>: ورواه أبو سُليهانَ الدِّمشقِيُّ فِي «تَفْسِيره» عن الشَّافِعيِّ.

وردَّه الزَّجَّاجُ، فقالَ: جَمِيع أَهْلُ اللَّغةِ يقُولُون: هذَا القوْلُ خطَأٌ؛ لأنَّ الوَاحِدَةَ يعُوهُا(")، وإِبَاحةُ مِلْك اليَمِينِ أَزْيَدُ فِي العِيالِ مِنْ أَرْبَع (١٠).

قُوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَءَاتُواْ النِّسَاءَ صَدُقَائِهِنَ غِلَةً ۚ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ عَن شَيْءٍ مِنْهُ نَفْسَا فَكُلُوهُ هَنِيتَ الرِّيَا اللَّهِ ﴾ [النساء: ٤].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَمَاتُواْ النِّسَاةَ صَدُقَابِهِنَّ غِلَّةً ﴾.

اخْتلفُوا فيمَنْ خُوطب بهذَا علَى قُولَيْنِ:

أحدُهما: أنَّهُمُ الأزواجُ، وهو قولُ الجمهور، واحْتجُوا بأنَّ الخِطابَ للنَّاكِحين قدْ تقدَّم، وهذا معطوفٌ عليه.

وقىال مُقاتِلٌ: كان الرَّجُلُ يَسْزُوَّجُ بِلا مِهْرٍ، فيقُولُ [الرَّجُل](°): أَرِثُكِ [١٣١/ب] وتَرِثِيني، فتَقُولُ المرْأَةُ: نعَمْ! فنزَلَتْ هـذِه الآينةُ (٦).

والثَّانِي: أنَّه متوجِّهٌ إلى الأوْلِياءِ.

<sup>(</sup>١) في (ت): يكثر.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (٢/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٣) في (م): تعولها.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١).

<sup>(</sup>٥) من (ف).

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل بن سليهان ( ١/ ٣٥٧).

# ثُمَّ فيه قولانِ:

أحدُهما: أنَّ الرَّجُل كانَ إذا زَوَّج أَيِّمةً حازَ صدَاقُها دُونَها، فنُهوا بِهذِه الآيةِ، هذا قولُ(١) أبي صَالِح، واخْتارَهُ الفرَّاءُ، وابْنُ قُتيبةً(٢).

والثَّانِي: أنَّ الرَّجُل كانَ يُعطي الرَّجُلَ أُخْتَهُ ويأخذُ أُخْتَهُ " مكانَهَا مِن غيْرِ مهْرٍ، فنُهوا عنْ هذا بِهذه الآيَةِ، روَاه أَبُو('' سُليمانَ التَّيْمِيُّ عنْ بغض أَشْيَاخِه.

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: والصَّدَقاتُ: المُهُورُ، وَاحِدُها: صَدَقَةٌ (٥٠).

وِفِي قُولُه تعالى: ﴿ نِحَلَةً ﴾ أَرْبِعةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّها بمعنى الفريضَةِ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، وقتادَةُ، وابْنُ جُريجٍ، وابْنُ جُريجٍ، ومُقاتِلٌ.

والثَّانِي: أنَّهَا الهِبَةُ والعَطِيَّةُ، قالَه الفرَّاءُ(١).

قالَ ابْنُ الأنْبَاري: كانتِ العرَبُ فِي الجاهليَّةِ لا تُعْطِي النِّسَاءَ شيئًا مِن مُهورِهِنَّ، فلمَّا فرضَ اللهُ لمُنَّ المهْرَ، كان نِحْلةً مِنَ اللهُ أي: هِبةً للنِّسَاءِ، فرضًا علَى الرِّجَال. وقالَ الزَّجَاجُ: هوَ هِبةٌ مِنَ اللهِ للنِّسَاءِ(٧).

<sup>(</sup>١) في الأصل: الأقوال، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (١/ ٢٥٦)، وغريب القرآن (١/ ١١٩).

<sup>(</sup>٣) في الأصل زيادة: به هذا.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن (١/ ١١٩).

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن (١/ ٢٥٦).

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٢).

Q

قال القاضِي أبو يعْلَى: وقيل: إِنَّمَا سُمِّي الْمَهْرُ: نِحْلَةً؛ لأَنَّ الزَّوجَ لَا يَمْلِكُ مِنْ (') بدله شيئًا؛ لأَنَّ البضع بعْدَ النِّكاح فِي مِلْك المرْأَةِ، أَلَا ترَى أَنَّهَا لَو وُطِئَتْ بِشُبهةٍ، كَانَ اللَهرُ لها دُونَ الزَّوْجِ، وإِنَّمَا الَّذِي يستحِقُّه النَّوَجُ الاسْتِباحَةَ، لا المِلْكَ (').

والنَّالث: أنَّها العَطِيَّةُ بِطيب نفْسٍ، فكأنَّه قالَ: لا تُعطوهنَّ مُهورُهنَّ وأنتُم كارِهُونَ، قالَه أبو عُبيدةً(٣).

والرَّابِعُ: أَنَّ معْنى «النِّحلة»: الدِّيانَةُ، فتقديرُه: وآتوهن صدُقَاتِهن دِيانَةً، يُقال (٤٠): فُلانٌ ينتجِل كذَا؛ أي: يدِينُ بِه، ذكرَهُ الزَّجَّاجُ عن بعض العُلهاء (٥٠).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ فَإِن طِبْنَ لَكُمْ (١) ﴾ يعني: النِّسَاءَ المنْكُوحَاتِ.

وِفِي ﴿ طِبْنَ (٧)لَكُمْ ﴾ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه يعْنِي الأزواجَ.

والثَّانِي: الأوْلِياءَ.

و "الهاءُ" فِي ﴿ مِنْهُ ﴾: كنَايةٌ عنِ الصَّدَاقِ.

<sup>(</sup>١) ليس في (ت)، و(م).

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ١١٧).

<sup>(</sup>٤) في (ف): تقول.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٢)، وذكره سهل بن عبد الله التُستري في تفسيره (١/ ٥٣)، والواحدي في التفسير البَيِسيْط (٦/ ٣١٦).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ف)، و(م).

<sup>(</sup>٧) ليست في (ج)، و(ف)، و(م).

ق الَ الزّجّ الجُ: و «مِنْ هُ» هاهُ ن اللّ جِنسِ؛ كَقَوْلِ ه تعَ الَى: ﴿ فَاجَتَنبُ وَالرَّجِ سَ اللَّهُ وَالْحَبَ اللَّهِ الرَّجِ سَ مَن الأوث اللَّهِ ﴿ الحَبِ جَ: ٣٠ } معناه: فاجْتَنِبُ واالرِّجِ سَ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّه

و﴿ نَفْسًا ﴾: منصُوبٌ علَى التَّمْييزِ.

فالمعنى (٢): فإنْ طابَتْ أنفسُهُنَّ لكُم بذلِك، فكُلوهُ هنِينًا مرِيتًا.

وِفِي «الهنيء» ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه ما تُؤمَنُ عاقِبتُهُ.

والثَّاني: أنَّه(٣) ما أعْقَبَ نفْعًا وشِفَاءً.

والثَّالِثُ: أَنَّهُ الَّذِي لا يُنغِّصُه شَيْءٌ.

وأمَّا «المَرِيءُ» فيُقال: أَمْرَأَنِي (1) الطَّعَامُ؛ إذَا انْهَضَمَ، وحُمدتْ عاقِبتُه.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تُؤْتُوا ٱلسُّفَهَاءَ أَمَوالكُمُ ٱلَّتِي جَعَلَاللَّهُ لَكُرْ قِينَمًا وَأَرْزُقُوهُمْ فِبِهَا

وَٱكْسُوهُمْ وَقُولُواْ لَمُدْقَوْلًا مَعُهُوفًا ۞ ﴾ [النساء: ٥].

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَلَا تُؤْتُوا ٱلسُّعَهَاءَ أَمُوالكُمُ ﴾.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٣).

<sup>(</sup>٢) في (ج)، و(ف): والمعنى.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت)، و(ج).

<sup>(</sup>٤) في (ج)، و(ف)، (م): أَمْرَأَ.



#### المُراد بالسُّفهاءِ خْسَةُ أَقُوالٍ:

[أحدُها: أنَّهُمُ(١) النِّساءُ، قالَه ابْنُ عُمرَ](١).

والشَّاني: النِّساءُ والصِّبيانُ، قالَه سَعِيدُ بْنُ جُبير، وقَتادةُ، والضَّحَّاكُ، ومُقاتِلٌ، والفَرَّاءُ(٣)، وابْنُ قُتيبةَ(١). وعن الحسَن ومُجاهِدٍ كالقوْلَين.

والثَّالث: الأوْلادُ، قالَه أبو مَالِكِ، وهذه الأقوالُ الثَّلاثةُ مرْوِيَّةٌ عنِ ابْنِ عَبَّاس. ورُوي عنِ الحسنِ قالَ: همُ الأوْلادُ الصِّغَارُ (٥).

[١٣٢/أ] والرَّابع: اليتَامَى، قالَه عِكرِمَةُ، وسَعيدُ بْنُ جبيرٍ فِي روايَةٍ.

قالَ الزَّجَّاجُ: ومعْنى الآيةِ: ولا تُؤتوا السُّفُهاءَ أَمْوَالَهَمْ (٢)، بدليلِ قوْلِه تعالى: ﴿ وَٱنْزُقُوهُمْ فِهَا ﴾، وإنَّها قالَ: ﴿ أَمَوَلَكُمُ ﴾ ذِكْرًا للْجِنسِ الَّذِي جعلَه اللهُ أَمْوَالًا للنَّاس (٧).

وقال غيرُه: أضافَهَا إلى الوُلَاةِ؛ لأنَّهُم قُوَّامُهَا.

( ) ; , (())

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) ما بين المعكوفين ساقط من الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (١ / ٢٥٦).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (١/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٣٩٨ ـ ٣٩١)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٧٨٤)، وسعيد بن منصور في تفسيره (٥٦١) من طرق صحيحة عن يونس بن عبيد، به، بألفاظ مختلفة: «لا تعطوا الصغار والنساء»، «المرأة والصبي»، «النساء والصغار، والنساء أسفه السفهاء». ومن طريق سعيد بن منصور رواه ابن المنذر في تفسيره (١٣٥٢). ورواه عبد الرزاق في تفسيره (٧٠٥)، ومن طريقه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٣٨٩) من طريق معمر كلاهما (يونس بن عبيد، و معمر ) عن الحسن بنحوه .

<sup>(</sup>٦) في الأصل: أموالكم، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٣).

والخامِس: أنَّ القوْلَ على إِطْلاقِهِ، والمُرادبهِ كُلُّ سفِيهِ يسْتَحِقُّ الحجرَ عَلَيْه، والمُرادبهِ كُلُّ سفِيهِ يسْتَحِقُّ الحجرَ عَلَيْه، ذكرَهُ ابْنُ جَريرٍ(١)، وأبو سُليانَ الدِّمشقيُّ، وغيرُهما، وهوَ ظاهِرُ الآيَةِ.

وِفِي قُوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ أَمُواَكُمُ ﴾ قُوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها<sup>(٢)</sup> أمْوالُ اليتَامي.

والثَّانِي: أَمْوالُ السُّفهاءِ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ ٱلَّتِي جَعَلَا لَلَّهُ لَكُوْ قِينَا ﴾.

قَرأَ الحسنُ: «اللَّاقي جَعَلَ اللهُ لَكُمْ قِوَامًا»(٣).

وقَرَأَ ابْنُ كَثِيرٍ، وعَاصِمٌ، وحَمْزَةُ، والكِسَائِيُّ، وأبو عمْرِو: ﴿ قِيَمَا ﴾ بأَلِفِ (١٠). وقرَأُ نافِعٌ، وابْنُ عامِر: ﴿ قِيمًا ﴾ بغيْرِ أَلِفٍ (٢).

<sup>(</sup>۱) تفسيره (٦/ ٣٩٤).

٢١) في (ج)، و(م): أنه.

الله في المحسن وإبراهيم في شواذ الكرماني (ص: ١٢٩)، وانظر: الكامل لله في (٣٦٨)، أمَّا ﴿ قِواما ﴾: قراءة لله في (٣٦٨/١)، أمَّا ﴿ قِواما ﴾: قراءة شاذة، بدون نسبة في المحتسب (١/ ١٨٢)، وعن زيد بن علي في شواذ الكرماني (ص: ١٣٠)، وقرئ ﴿ قَواما ﴾ بفتح القاف عن ابن عمر وأبي البرهسم وهي قراءة شاذة. وقوله: (قرأ الحسن)... إلى هنا ساقط من (ف).

٤١) في (ت): بالياء مع الألف هاهنا. وفي (ج): بياء مع الألف. وليست في (م).

٥) السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٢٢٦)، ومعاني القراءات؛ للأزهري (٣/ ٢٩١)، الحجة؛
 للفارسي (٣/ ١٢٩).

٦) انظر: المرجع السابق، والمبسوط؛ للنيسابوري (ص: ١٧٥).

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: قِيامًا وقِوَامًا بِمنزِلَةٍ واحِدَةٍ، تقُولُ: هذَا قِوَامُ أَمْرِكَ وقِيامُهُ؛ أي: ما يَقُومُ به [أمْرُكَ](١)(٢).

وذكرَ أبو علِيِّ الفارِسِيُّ أنَّ «قِيامًا» و «قِوَامًا» (٣) و «قِيَمًا»، بمعنَى القِوَامِ اللَّيَاءُ بمعنَى القِوامِ النَّياءُ بمعنَى القيام اللَّيان اللَّياء اللَّيام اللَّيان اللَّيام اللَّيان اللَ

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَأَزْزُقُوهُمْ فِيهَا ﴾؛ أي: مِنْها.

وِفِي «القَوْلِ المَعْرُوفِ» ثَلَاثَةُ أَفُوالٍ:

أحدُها: العِدَةُ الحَسَنةُ، قالَه ابْنُ عبَّاس، وعطَاءٌ، ومُجاهِدٌ، ومُقاتِلٌ.

والثَّانِي: الرَّدُّ الجَمِيلُ، قالَه الضَّحَّاكُ.

والثَّالِثُ: الدُّعاءُ؛ كقوْلِكَ: عافَاكَ اللهُ، قالَه ابْنُ زيْد.

<sup>(</sup>١) من المطبوع.

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (١/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٣) في (ج): قواماوقيامًا.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: الشيان، وفي (ف): البنيان، والمثبت من (ج)، و(م).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٦) ليست في (م).

<sup>(</sup>٧) الحجة للقراء السعة (٣/ ١٣٠).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَٱبْنَلُواْ ٱلْيَكَمَىٰ ﴾.

سبَبُ نُزُولِهَا:

أنَّ رَجُلًا، يُقال له: رِفَاعةُ، ماتَ وترَكَ ولدًا صَغِيرًا، يُقالُ له: ثابِتٌ، فَوَلِيهُ عَمُّهُ، فجاءَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ، فقالَ: إِنَّ ابنَ أَحي يَتِيمٌ فِي حِجْري، ثابِتٌ، فَوَلِيهُ عَمُّهُ، فجاءَ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ، فقالَ: إِنَّ ابنَ أَحي يَتِيمٌ فِي حِجْري، فَمَا يَكُلُ لِي مِنْ مالِه؟ ومتَى أَدْفَعُ مالَه إِليْهِ؟ فنزَلَتْ هذه الآيةُ، ذكرَهُ(١) مُقاتِلٌ (٢).

و «الابتلاءُ»: الإختبارُ.

وبهاذَا يُخْتبَرُونَ؟

فيه ثلَاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهُم يُختبَرُون فِي عُقولِهم، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، والسُّدِّيُ، وسُلْفانُ، ومُقاتِلٌ.

والشَّانِي: يُختبَرُون فِي عُقولِهِم ودِينِهِم (٣)، قالَه الحسَنُ، وقتادَةُ. وعنْ عُجاهد كالقوْلَيْنِ.

والثَّالثُ: فِي عُقولِهم ودينِهِم، وحفظِهِم (١) أَمْوالهَم، ذكرَهُ التَّعْلبيُّ (٥).

<sup>(</sup>١) في (ت)، و(م): ذكر نحوه.

<sup>(</sup>۲) تفسير مقاتيل بن سليمان (۱/ ٣٥٨)، ورواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٤٢٢) من طريق سعيد، به بنحوه . وذكره الواحدي في أسباب النزول (١/ ١٤٣) بدون إسناد.

<sup>(</sup>٢) قوله: (قاله ابن عباس)... إلى هنا ساقط من (ف).

<sup>(</sup>١) في (ف): وحفظ.

<sup>(</sup>٥) الكشف والبيان (٣/ ٢٥٤).

قالَ القاضِي أبو يَعْلَى (١): وهذَا الابْتِلاءُ قَبْلَ البُلُوغ (٢).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغُوا ٱلنِّكَاحَ ﴾.

قالَ ابْنُ قُتيبةً: أي (٣): بلَغُوا(١) [إلى](٥) أن يَنْكِحُوا النِّسَاءَ(١).

﴿ فَإِنْ ءَانَسْتُم ﴾؛ أي: عَلِمْتُم، وتَبَيَّنتُم. وأَصْلُ أنَسْتُ: أَبْصَرْتُ.

وفي «الرُّشد» أرْبعَهُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: الصَّلاحُ فِي الدِّينِ (٧)، وحفْظُ المالِ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، والحسَنُ. والخَسنُ. والخَسنُ عبَّاسٍ، والخَسنُ عبَّاسٍ، والثَّانِي: الصَّلاحُ فِي العقْلِ، وحِفْظُ المَالِ، رُوي عن ابْن عبَّاسٍ، والشَّدِي.

والثَّالث: أنَّه العقْلُ، قالَه مُجاهِدٌ، والنَّخعِيُّ.

والرَّابِعُ: العقْلُ، والصَّلاحُ فِي الدِّين، رُوي عنِ السُّدِّيُّ.

**\$ \$ \$** 

<sup>(</sup>١) (قال القاضي) ليس في (ف).

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) في (ف): يبلغوا.

<sup>(</sup>٥) من (ج).

<sup>(</sup>٦) غريب القرآن (١/ ١٢٠).

<sup>(</sup>٧) في (ف): الصلاح والدين.

واعْلَم أَنَّ اللهَ تعالَى عَلَّق رفْعَ الحَجْرِ عن اليتَامى بأَمْرَيْنِ: البُلوغُ والرُّشدُ، وأَمَرَ الأوْلِياءَ باخْتِبارِهِم، فإذَا اسْتَبَانُوا(١) رُشدَهُم، وجَبَ عليْهم [١٣٢/ب] تسلِيمُ أموالهِم إليهم.

والبُلوغُ يكونُ بأحَدِ خُسَةِ أَشْيَاءَ:

ثلاثَةٌ يَشْتَرِكُ فيها الرِّجالُ والنِّساءُ: الإحتلامُ، واسْتِكَمَالُ خَسَسَ عـشَرَةَ سنةً، والإنباتُ.

وشَيْآن يختصَّانِ بالنِّساءِ: الحيْضُ، والحمْلُ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوهَاۤ إِسْرَافًا ﴾.

خِطابٌ للأوْلِياءِ، قالَ ابْنُ عبَّاس: لا تأْكُلوها بغَيْر حَقَّ (٣).

﴿ وَبِدَارًا ﴾: تُبادِرُونَ أَكُلَ المَالِ قَبْلَ بُلُوعَ الصَّبِيِّ ﴿ وَمَن كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَغْفِفُ ﴾ بهَالِه عن مالِ اليَتيم.

<sup>(</sup>١) في (ت): فاستبانوا.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٢٨٧١)، والنسائي في المجتبى (٣٦٦٩) و(٣٦٧٠) وفي السنن الكبري (٦٤٦٣) و(٦٤٦٤)، وأحمد في مستنده (٥/ ١٤٠)، وابسن جريسر الطسري في تفسسره (٣/ ٦٩٨ - ٦٩٩ - ٢٠٢)، وابسن أبي حاتم في تفسيره (٢٠٨١)، والحاكم في المستدرك (۲٤۹۹) و(۳۱۰۳) و (۳۱۸۶)، والبيهقي في السنن الكبري (١٠٣٦٠) و(١٠٠٣) و(١٢٦٧١)، وفي الآداب (٦٥١) مـن طريـق سـعيد بـن جبـير، بـه، بنحـوه.

# وِفِي «الأَكْلِ بالمعْرُوفِ<sup>(۱)</sup>» أَرْبِعَةُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّه الأخْذُ على وجْهِ القرْضِ، وهذَا مرْوِيٌّ (٢) عنِ عُمرَ، وابْن عبَّاسٍ، وابْن بُبيرٍ، وأبي العالِيةِ، وعَبِيدةً (٣) السَّلَمَانِيِّ (٤)، وأبي وَاسُل، ومُحَاهِدٍ، ومُقاتِل.

والشَّانِي: الأكُلُ بمِقدارِ الحاجَةِ مِن غيْرِ إِسْرَافٍ، وهذَا مرْويٌّ عنِ ابْنِ عَبْساس، والحسَنِ، وعكْرِمَة، وعطَاء، والنَّخَعيِّ، وقتادَةَ، والسُّدِّيِّ.

والتَّالث: أنَّه الأخْذُ بقَدْدِ الأُجرَةِ إِذَا عمِلَ لليَتِيمِ عمَلًا، رُوي عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، وعائِشةَ، وهي رِوايَةُ أبي طَالبٍ، وابْنِ (٥) منْصُورِ عنِ الإمَامِ (١) أَحَدَ رضوان الله عليه (٧).

والرَّابعُ: أنَّه الأخْذُ عندَ الضَّرُورةِ، فإِنْ أَيْسَر قضَاهُ، وإِنْ لم يُوسِرْ، فهوَ في حِلِّ (^)، وهذَا(١) قولُ الشَّعبيِّ.

#### **\* \* \***

<sup>(</sup>١) في (ج): المعروف.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٣) في (ج): عبيد.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٥) في (ف): أبي.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٧) انظر: الكافى؛ لابن قدامة (٢/ ١٠٧).

<sup>(</sup>٨) في (م): فهو في كل حال.

<sup>(</sup>٩) في (ف): هذا.

# فَصْلٌ

واخْتَلَف العُلماءُ: هلْ هذِه الآيَةُ مُحكمَةٌ أَمْ منْسُوخةٌ؟

علَى قَوْلَئِنِ:

أحدهما(۱): [أنَّهَا](۱) مُحكَمَةٌ، وهوَ قولُ عمرَ، وابْنِ عبّاس، والحسن، والشّعبِيّ، وأبي العالِيةِ، وابْنِ جُبير، ومُجاهِدِ(۱)، والنّخعيّ، وقتادة في آخرينَ. وحكمُها عنْدَهُم: أنَّ الغنِيّ ليس له أنْ يأكلَ مِن مالِ اليَتِيم شيئًا(۱)، فأمّا الفَقِيرُ الَّذِي لا يَجِدُ مَا يكْفِيه، وتُشغله رِعايةُ اليَتيم ومالِهِ(۱) عن عَيْر إسْرَافِ. تَحْصيل الكفَايةِ، فلَه أن يأخُذ قدر كِفايةِ بالمعرُوف مِن غيْر إسْرَافٍ.

وهلْ عليه الضَّمانُ إذَا أيْسَر؟

فِيه قولانِ:

أحدُهما: أنَّه لا ضمَانَ عليه، بل يكونُ كالأُجرَةِ له علَى عمَلِه، وهو قولُ الحسنِ، والشَّعبِيِّ، والنَّخعيِّ، وقتادَة، وأحمَدَ بْنِ حنْبَل(١٠).

والشَّانِي: إذا أيْسَر وجَب علَيْه القضَاءُ، رُوي عنِ عُمرَ وغيرِهِ، وعنِ ابْن عبَّاسٍ أيضًا (٧) كالقوْلَيْنِ.

<sup>(</sup>١) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) من (ف).

<sup>(</sup>٣) في (ج): ومجاهد وابن جبير.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٥) في (ت)، و (ج): رعاية مال اليتيم.

<sup>(</sup>٦) انظر: المغني؛ لابن قدامة (٤/ ١٨٠).

<sup>(</sup>٧) ليست في (ج)، و(ف).

والقوْلُ الشَّانِي: أنَّها منْسُوخةٌ بقوْلِه تعالى: ﴿ لَا تَأْكُلُوٓا أَمْوَلَكُمُ مَا اللَّهُ اللَّهُ الْمُوالكُمُ مَا النَّاء: ٢٩} وهذا مرْوِيٌّ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، ولا يصِحُّ.

قال القَاضِي أبو يَعْلَى: هذا علَى طريقِ الإحْتِياطِ للْيَتِيمِ، والوَلِيِّ، وليْسَبَمِ، والوَلِيِّ، وليْسَ بواجِبِ، فأمَّا اليَتِيمُ، فإنَّه إذا كانَتْ عليه بَيِّنةٌ، كانَ أَبْعدَ مِن أَنْ يَدَّعِي عدَمَ القَبْضِ، وأمَّا الولِيُّ، فإنَّه تُظْهرُ (١) أمانتَهُ، وتَسْقُطُ (٢) عنه اليَمِينُ (٣) عند إنْكارِ اليَتِيم (١) الدَّفْعَ.

وفي «الحسيب» ثلاثة أقوال:

قُولُه تَعَالَى: ﴿ فَأَشَّهِدُواْ عَلَيْهِمْ ﴾.

أحدُها: أنَّه الشَّهِيدُ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، والسُّدِّيُّ، ومُقاتِلٌ.

والشَّانِي: أَنَّه الْكَافِي، مِن قُولِكُ: أَحْسَبَنِي هَذَا الشَّيءُ؛ أي: كَفَانِي، واللهُ حَسِيبي وحَسِيبُكَ؛ أي: وَكَافِينا؛ أي: يكونُ حكَمَّا بيْنَنَا كَافِيًا. قالَ الشَّاعِرُ (٥) [من الطويل]:

وَنُقْفِي وَلِيدَ الْحَيِّ: إِنْ كَانَ جَائِعًا وَنُحْسِبُهُ: إِنْ كَانَ لَيْسَ بِجَائِع

<sup>(</sup>١) في الأصل، و(ج): يظهر، والمثبت من غيرهما.

<sup>(</sup>٢) في (ج)، و(ف): ويسقط.

<sup>(</sup>٣) في (ف): النهي.

<sup>(</sup>٤) في (ت): اليمين.

<sup>(</sup>٥) البيت لامرأة من بني قشير في التنبيه والإيضاح (١/ ٦٣)، ومقاييس اللغة (٢/ ٦٠)، وتاج العروس (٢/ ٢٧٩) (حسب)، ولسان العرب (١/ ٣١٢) (حسب)، و(١٤/ ٢٧٩) (دوا).

أي: نُعْطِيه مَا يَكْفِيه، حتَّى يقُولَ: حَسْبِي (١)، قالَه ابْنُ قُتيبة (٢)، والخَطَّابِيُّ (٢).

والثَّالث: أنَّه المُحَاسِبُ، فيكُونُ فِي مذْهبِ جَلِيسٍ، وأَكِيلٍ، وشَرِيبٍ، [١٣٣/أ] حكَاهُ ابْنُ قُتيبةَ (١٣٠)، والخطَّابِيُّ (٥٠).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآ فَصِيبُ مِّمَا تَرَكَ ٱلْوَلِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآ وَالْمَا مُنَا الْعَلَيْ الْمَالِيَ الْعَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَيْ اللَّهُ اللّ

قُولُه تَعَالى: ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ ﴾.

سبَبُ نُزولِهَا:

أنَّ أَوْسَ بْنَ ثَابِتِ الأَنْصَارِيَّ تُوفِيَ وترَكَ ثَلاثَ بَناتٍ وامْرَأَةً، فقامَ رجُلانِ مِن بَنِي عمِّه، يُقال لَهَا: قَتادةُ (٢) وعُرْفَطةُ (٧)، فأَخَذَا مالَه، ولم يُعطيا امْرَأَتُهُ، ولا بنَاتَهُ شيئًا، فجاءَتِ امْرَأَتُهُ إلى النَّبِي ﷺ فذكرَتْ لَه ذليك، وشكتِ الفَقرَ، فنزلَتْ هذِه الآيةُ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ (٨).

<sup>(</sup>۱) من قوله: (وحسيبك؛ أي: وكافينا)... إلى هنا ساقط من الأصل، و(ت)، و(ج)، و(ف)، والمثبت من (ر) و (م).

٠ (٢) غريب القرآن (١/ ١٧).

<sup>(</sup>٣) شأن الدعاء (١/ ٦٩).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (١٧/١).

<sup>(</sup>٥) شأن الدعاء (١/ ٧٠).

<sup>(</sup>٦) في (ج): وعكرمة.

<sup>(</sup>٧) في (ت): وعُرُّ طُفَةً.

<sup>(</sup>۸) لم أقف عليه مسند إلى ابن عباس وجاء في تفسير مقاتل بن سليهان (٥/ ١٢٨)، وذكره الثعلبي في الكشف والبيان (٣/ ٢٦٠)، والواحدي في البَسِيْط (٧/ ١٢١) وفي أسباب النزول (١/ ٩٥) بدون إسناد، وقال السيوطي في الدر المنثور (٢/ ٤٣٩): أخرجه ابن=



وقالَ قتادَةُ: كانوا لا يُورِّثُونَ النِّساءَ، فنزَلَتْ هذِه الآيَةُ(١).

والمُرادُ بـ «الرِّجالِ»: الذِّكُورُ، وبـ «النِّساءِ»: الإِنَاثُ، صِغارًا كانُوا أو(٢) كِبارًا.

و «النَّصِيب»: الحَظُّ مِنَ الشَّيء، وهو مُجُمَلٌ فِي هذه الآية، ومِقدارُه معْلُومٌ مِن النَّصِيب»: الحَظُّ مِن الشَّيء، وهو مُجُمَلٌ فِي هذه الآية، ومِقدارُه معْلُومٌ مِن مَعْلُومٌ مِن الْوَاحِة عَالى: ﴿ وَمَاتُوا حَقَّهُ مَيْوَمَ مَصَدَقَةً ﴾ [التوبة: ١٠٣]. حَصَادِهِ عَلَى اللَّهُ وهو آكدُ مِنَ الوَاحِب. و «المَفْروضُ»: الَّذِي فرَضَهُ اللهُ، وهو آكدُ مِنَ الوَاحِب.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُولُوا ٱلْقُرْبَى وَٱلْيَنَكَىٰ وَٱلْمَسَحِينُ فَارْزُقُوهُم مِنْهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلًا مَعْرُوفًا ۞ ﴾ [النساء: ٨].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أُولُوا ٱلْقُرْبِي ﴾.

فِي هذِه القِسمةِ(١) قولانِ:

أحدُهما: قِسمَةُ الحِيراثِ بعْدَ موْتِ المَوْروثِ، فعلَى هذا يكونُ الخِطابُ للوَارِثين، وبِهذا قالَ الأكثرُون، مِنْهمُ ابْنُ عبَّاسٍ، والحسنُ، والزُّهريُّ.

والشَّانِي: أنَّها وَصِيَّةُ الميِّتِ قَبْلَ مؤتِه، فيكونُ مأمُورًا بأنْ (٥) يُعيِّنَ لَمنْ

<sup>=</sup>جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن عكرمة.

<sup>(</sup>۱) رواه عبد الرزاق في تفسيره (٥٢٢) ومن طريقه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٤٣٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٨٤٥) وابن المنذر في تفسيره (١٤٠٥) عن معمر به. وزاد في (ج) بعدها: قاله ابن عبَّاس.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٣) في (ف): في.

<sup>(</sup>٤) في (ف): الآية.

<sup>(</sup>٥) في (ج): أن.

لا يرِثْه شيئًا، رُوي عن إبْنِ عبّاسٍ، وابْنِ زيْدٍ.

قالَ الْمُفسِّرُونَ: والْمُرادُ بأُولِي القُربِي: الَّذِين لا يرِثُونَ.

﴿ فَأَرْزُقُوهُم مِنْهُ ﴾؛ أي: أعْطُوهم [منه ](١)، وقِيل: أَطْعِمُوهم، وهذَا على [وَجهِ] (٢) الإستحبَابِ عندَ الأكثرينَ (٣).

وذهَبَ قَوْمٌ إِلَى أَنَّه وَاجِبٌ فِي المالِ، فإنْ كانَ الورَثُةُ كِبارًا، تَولَّوْا إعْطاءَهُم، وإِنْ كانُوا صِغارًا تَولَّى ذلِك عنْهُم ولِيُّ مالهِم، فرُوي عَن أَبِي (1) عبيدة أنَّه قسَّمَ مالَ أيْتَام، فأمَرَ بِشاةٍ، فاشْتُريتْ مِن مالهِم، وبِطَعامٍ فصُنِع، وقالَ: لوْلا هذِه الآيدةُ لَأَحْبَبْتُ أَنْ يكونَ مِن مالي (0).

وكذلِك فعَلَ مُحَمَّدُ بْنُ سِيرِينَ فِي أَيْتَام وَلِيَهُم (١٠).

وكذلِك رُوي عنْ مُجاهِدٍ: أنَّ مَا تَضمَّنَتْه هذِه الآيةُ وَاجِبٌ(٧).

#### وفي «القوْلِ المعرُوفِ» أَرْبَعةُ أَفْوَالٍ:

<sup>(</sup>١) ليست في الأصل، و(ف)، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) من (ف).

<sup>(</sup>٣) في (ف): الأكثرون.

<sup>(</sup>٤) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٥) رواه عبدالـرزاق في مصنف (٦٦٠)، وابـن أبي شـيبة في مصنف (٥٤٥) و(٣٠٨٩٠)، وأبـو عُبيـد القاسـم بـن سـلًام في الناسـخ والمنسـوخ (٣٠)، و الطـبري في تفسـيره (٦ / ٤٤٥)، وابـن أبي حاتـم (٤٨٥٩) مـن طريـق عـن محمـد بـن سـيرين بـه.

<sup>(</sup>٦) ني (ف): ووليهم.

<sup>(</sup>۷) ررواه الشوري في تفسيره (۱/ ۸۹)، ومن طريقه سعيد بن منصور في تفسيره (۷۷)، رعبد الرزاق في تفسيره (۵۲۱)، وأبو عُبيد القاسم بن سلام في الناسخ والمنسوخ (۳۶)، وابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٤٣٤)، والنَّحَّاس في الناسخ والمنسوخ (١/ ٣٠٤)،= وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٨٦٢) من طريق ابن أبي نجيح به بنحوه.



أحدُها: أَنْ يَقُولَ لَهُمُ الوَلِيُّ حِين يُعْطِيهِم: خُذْ بارَكَ اللهُ فِيكَ، رَواه سالِمُ الأَفْطَسُ، عنِ ابْنِ جُبير(١).

والشَّانِي: أَنْ يَقُولَ الْوَلِيُّ: إِنَّه مالُ يَتَامَى، ومَا لِي فِيهِ شِيْءٌ، رَواه (٢) أبو بِشرِ عنِ ابْنِ جُبيرِ إنَّه (٤) وفي رِوابةٍ أُخرى عنِ ابْنِ جُبيرٍ إنَّه (٤) قالَ: إِنْ كَانَ المَّيْتُ أَوْصَى لَحُهُم بشيْءٍ أُنفذتْ لَهُم وَصِيَّتُهُم، وإِن كَانَ الورَثَةُ (٥) كِبارًا رَضَخُوا (٢) لَمُهُم، وإِنْ كَانُوا صِغارًا، قالَ ولِيَّهُم: إِنِّي لَسْتُ أَمْلِكُ هذَا المالَ، إِنَّه هو للصِّغارِ، فذلِكَ القولُ (٧) المعرُوفُ (٨).

<sup>(</sup>١) رواه ابن حجر في العجاب في بيان الأسباب (٢/ ٨٣٨) من طريق سالم الأفطس به نحوه.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) رواه سعيد بن منصور في تفسيره (٥٧٦)، وأبو عُبيد القاسم بن سلام في الناسخ والمنسوخ (٢٩)، وابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٤٣٣)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٨٥٧)، وابن المنذر في تفسيره (١٤١٢)، والبيهقي معرفة السنن والآثار (١٢٧٩٠) من طريق عن أبي بشر، ورواه ابن أبي شيبة في مصنفه (٣٠٨٩٩)، وعبد الله بن أحمد في العلل ومعرفة الرجال (٢/ ٣١٣) من طريق السدي، عن أبي سعيد، كلاهما (أبو بشر، و أبو سعيد) عن سعيد بن جبير عن بنحوه .

ورواه البخاري (٢٧٥٩)، والبيهقي في السنن الكبرى (١٢٥٥٧) وفي معرفة السنن والآثار (١٢٥٩) من طريق أبي عوانة، عن أبي بشر، عن سعيد بن جبير، عن ابن عباس رضى الله عنهما نحوه.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٥) في (ف): الوارث.

<sup>(</sup>٦) الرضخ: العطاء القليل.

<sup>(</sup>٧) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٨) انظر: الأثر السابق.

والنَّالثُ('): أنَّه العِدَةُ الحسَنَةُ، وهو أنْ يقُولَ للمُّم أوْلياءُ الورَثَةِ: إِنَّ هؤلاءِ الورثَةِ صغَارٌ، فإذا بلَغُوا أمَرْنَاهُم أن يغرِفُوا حقَّكُم. رَواه عطَاءُ بُنُ وينادٍ، عن ابْن جُبيرٍ (١).

والرَّابعُ: أَنَّهُم يُعْطَوْنَ مِنَ المالِ، ويُقال لهُم عنْدَ قسْمَةِ الأَرضِينَ [١٣٣/ب] والرَّقِيقِ: بُورِكَ فِيكُم، وهذا<sup>(٣)</sup> القوْلُ المعْرُوفُ<sup>(٤)</sup>. قالَ<sup>(٥)</sup> الحسَنُ والنَّخعِيُّ: أَدْركْنَا النَّاسَ يفْعَلُونَ هذَا<sup>(٢)</sup>.



<sup>(</sup>١) في (ف): والثالث.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٤٨٦٧) من طريق عبد الله بن لهيعة، عن عطاء بن دينار، عن سعيد بن جبير به.

<sup>(</sup>٣) في (ج)، و(ف): وهو.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٥) في (ج): قاله.

<sup>(</sup>٦) ذكره الزجاج في معاني القرآن وإعراب (٢/ ١٦)، والواحدي في البَسِيْط (٦/ ٣٤٤)، والراغب الأصفهاني في تفسيره (٣/ ١١١٢)، والزمخسري في الكشاف (١/ ٤٧٧).

# فَضُلٌّ

اخْتَلَفَ عُلَماءُ النَّاسِخِ والمنْسُوخِ فِي هَذِهِ الآيَةِ(١) عَلَى قَوْلَيْنِ:

أحدُهما: أنَّها مُحكمَةٌ، وهوَ قولُ أبي مُوسَى الأشْعرِيِّ، وابْنِ عبَّاسٍ، والحَسَنِ، وأبي العالِيةِ، والشَّعبيِّ (٢)، وعطَاء بْنِ أبي رَبَاح (٣)، وسعيدِ (١) بْنِ جُبير، ومُجاهِد، والنَّخعيِّ، والزُّهريِّ (٥).

وقد ذكرْنَا أنَّ مَا تضمَّنتُ أُ<sup>(۱)</sup> مِنَ الأَمْرِ مُستحبُّ عنْدَ الأَكثرينَ، وَواجِبٌ عنْدَ الأَكثرينَ،

قُولُـهُ تَعَـالَى: ﴿ وَلْيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةٌ ضِعَـٰفًاخَافُوا عَلَيْهِم فَلْيَسَتَّقُوا ٱللَّهَ وَلْيَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ۞ ﴾ [النساء: ٩].

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) في (م): والشعبي وأبي العالية.

<sup>(</sup>٣) (عطاء بن أبي رباح) ليس في (م).

<sup>(</sup>٤) ليس في (م). وفي (ت): وسعد.

<sup>(</sup>٥) في (م): وقتادة. وزاد: في آخرين.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٧) في (ج): نسختها.

<sup>(</sup>۸) رواه البخاري (۲۷۲۷-۵۷۸-۲۷۴۹)، وأبو داود (۲۸۲۹)، والدارمي (۳۳۰۵)، وابن جريسر الطبري في تفسيره (٦/ ٤٥٩) وغيرهم.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلَيَخْشَ ٱلَّذِينَ لَوْ تَرَكُواْ مِنْ خَلَفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعَافًا ﴾. اخْتَلَفُوا فِي المُخاطَبِ بهذِه الآيةِ على ثلاِئَةِ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه خِطابٌ للحاضِرينَ عنْد المُوصِي.

وفِي معنى الآيةِ على هذا القولِ قولانِ:

أحدهما: وليْخشَ الَّذِين يَخْضُرونَ مُوصِيًا فِي مالِه أَن يأْمُروه بتفْريقِه فيمَن لا يرثُه، فيفرُّقه ويترُّك ورثتَهُ، كهَا لو كانُوا همُ المُوصِينَ لَسَرَّهُمْ أَنْ يَحَنَّهُم مَنْ حَضَرَهم على حفْظِ الأَمْوَالِ للأَوْلَادِ، وهذا [المعنى](۱) مرْوِيٌّ عن ابْنِ عبَّاسٍ، والحسَنِ، وسعيدِ بْنِ جُبيرٍ، وجُاهِدٍ، وقتادةَ، والضَّحَاكِ، والسُّدِّي، ومُقاتلِ.

والشَّانِي: علَى الضِّدِّ مِن هذا القوْلِ، وهوَ أَنَّه نَهْيٌ لِحِاضِرِي المُوصِي أَنْ يمْنعُوه مِنَ الوصيَّةِ لِأقارِبِه، وأنْ يأمرُوه بالإقْتصارِ علَى ولدِه، وهذَا قوْل مِقْسَمِ(٢)، وسُليُهانَ التَّيْمِيِّ فِي آخَرينَ.

والقوْلُ النَّانِي: أَنَّه خِطابٌ لأوْلِياءِ اليتَامَى، متعلِّقٌ بقوْلِه تعَالى: ﴿ وَلَا تَأْكُلُوهَا ٓ إِسْرَافًا وَبِدَارًا ﴾ فمعْنَى الكلام: أخسِنُوا فيمَنْ ولِيتُم مِنَ اليتامَى، كها تُحبُّون أَنْ يُحسِنَ وِلاهُ أَوْلادِكُم في أَوْلادِكُم "" بعدَكُم، وهذا المعْنَى مرْويٌّ عَبُّون أَنْ يُحسِنَ وِلاهُ أَوْلادِكُم في أَوْلادِكُم "" بعدَكُم، وهذا المعْنَى مرْويٌّ عَبُّون أَنْ يُحسِنَ وِلاهُ السَّائِد.

<sup>(</sup>١) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>۲) بكسر أوله: ابن بجرة، ويقال: ابن نجدة، أبو القاسم مولى عبدالله بن الحارث، ويقال له: مولى ابن عباس للزومه له، رَوَى عن ابن عباس وعبد الله بن الحارث وعائشة، صدوق، وكان يرسل من الرابعة، مات سنة (۱۰۱هـ). انظر: تهذيب التهذيب (ص: ۲۸۸)؛ وتقريب التهذيب (ص: ۳٤٦).

<sup>(</sup>٣) (في أو لادكم) من الأصل فقط.

**@** 

والثَّالث: أنَّه خطابٌ للأوْصِياء أُمِروا بإِجْرَاءِ (۱) الوصِيَّةِ على مارَسَم المُوصِي، وأنْ تَكُونَ الوجوهُ الَّتي عَيْنَها مرعيَّة بالمُحافظةِ كرَعي الذُّرَيَّةِ الضَّعافِ مِن غيْرِ تَبْدِيلٍ، ثُمَّ نُسخ ذلك بقوْلِه تعالى: ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن الضَّعافِ مِن غيْرِ تَبْدِيلٍ، ثُمَّ نُسخ ذلك بقوْلِه تعالى: ﴿ فَمَنْ خَافَ مِن مُوصِ جَنَفًا أَوْ إِثْمَا فَأَصَلَحَ بَيْنَهُمْ فَلاّ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ١٨٢] فأمرَ الوصِيَّة (١)، مُوصِ جَنَفًا أَوْ إِثْمَا فَأَصَلَحَ بَيْنَهُمْ فَلاّ إِثْمَ عَلَيْهِ ﴾ [البقرة: ١٨٢] فأمرَ الوصِيَّة الشَّرع، بهذه الآية إذا وجَدَ ميلًا عن الحق في الوصيّة (١٠ أنْ يَستعمِلَ قَضِيَّة الشَّرع، ويُصلحَ بين الورَثة، ذكرَهُ شيخُنا عيليُّ بُن عُبيدِالله، وغيرُهُ في «النَّاسخِ ويُصلحَ بين الورَثة، ذكرَهُ شيخُنا عيليُّ بُن عُبيدِالله، وغيرُهُ في «النَّاسخِ والمنْسُوخ». فعلى هذا تكونُ الآيةُ منشوخة، وعلى ما قبْلَه تكونُ مُحكمة. و «الضِّعَافُ»: جمْعُ ضَعيفٍ، وهمُ الأوْ لَادُ الصَّغَارُ.

وقَرأَ حُمْزةُ: ضِعافًا، بإمَالةِ العيْنِ(١٠).

ق الَ أبوع لِيِّ: ووجهُها: أنَّ ما كانَ على «فِعَالٍ» وكانَ أوَّلُه حرْفًا [1/١٣٤] مُستَعْلِيًا مكسورًا؛ نحو: ضِعَافٍ (٥)، وخِفَافٍ، وقِفَافٍ، حسُنتْ فيهِ الإمالةُ؛ لأنَّه قد يُصَعَّدُ (١) بالحرْفِ المُستعِلي، ثُمَّ انْحَدَرَ بالكسْرِ، فيُستحبُّ أَنْ لا يُصَعَّدَ (٧) بالتَّفخِيم بعْدَ التَّصوُّتِ (٨) بالكسْر، فيُجعَلَ الصَّوتُ علَى

<sup>(</sup>١) في المطبوع: بأداء.

<sup>(</sup>٢) في الأصل، و(ف): الموصى، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) (في الوصية) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٤) السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٢٢٧)، ومعاني القراءات؛ للأزهري (١/ ٢٩٢)، المبسوط؛ للنيسابوري(ص: ١٧٥).

<sup>(</sup>٥) في (ت): ضفاف.

<sup>(</sup>٦) في (ت): تصعد.

<sup>(</sup>٧) في (ج): يُتصعَّد.

<sup>(</sup>٨) في (ف)، والمطبوع: التصوب.

طريقَة واحِدَة (١)؛ [فلا يَتصَعَدُ بالتَّفْخِيم بعدَ التَّصعُ دِ بالكسْرَةِ، وذلِك نحوُ ما قدَّمنَاه مِن نحو: ضِعَافِ وقِفَافِ] (٢).

وكذلك قَرأ حُمْزَةُ: ﴿ خَافُواْ عَلَيْهِمْ ﴾ بإمالة الخاء ٣٠٠.

والإِمَالَةُ هاهُنا حسَنَةٌ (٤)، وإِنْ كانَتِ «الخَاءُ» حرْفًا مُستعلِيًا؛ لأنَّه يطلُبُ الكَسْرَةَ الَّتي [في الخاء] (٥) في «خِفتُ» فينحُو نحوَها بالإِمَالةِ. و«القوْلُ السَّديدُ»: الصَّوابُ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ آَمُولَ ٱلْيَتَنَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمَ نَارًا وَسَيَصْلَوْكَ سَعِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٠].

قُولُه تَعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَلَ ٱلْيَتَنَّمَىٰ ظُلْمًا ﴾.

فِي سَبَبِ نُزولِهِا قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ رَجُلًا مِن غطَفَانَ، يُقال له: مَرْثدُ بنُ زيْدٍ، وَلِيَ مالَ ابْنِ أخيهِ، فأكلَه، فنزلَتْ هذه الآيةُ، قالَه مُقاتلُ بْنُ حيَّانَ(١٠).

والشَّانِي: أَنَّ حَنْظلَةَ بُنَ الشَّمرُ دَلِ وَلِيَ يتِيهًا، فَأَكَلَ مالَه، فنزَلَتْ هذه الآية، ذكرَهُ بعْضُ المُفسِّرينَ (٧٠).

<sup>(</sup>۱) الحجة (٣/ ١٣٣ - ١٣٤).

<sup>(</sup>٢) زيادة من (ج).

<sup>(</sup>٣) السبعة (ص:٢٢٧)، ومعاني القراءات (١/ ٢٩٢)، و الحجة (٣/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: فحسبه، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٥) من (ج).

<sup>(</sup>٦) ذكره الواحدي في أسباب النزول (١/ ١٤٤)، والثعلبي في الكشف والبيان (٣/ ٢٦٣)، والبغوي في معالم التنزيل (٢/ ١٧١) عن مقاتل.

<sup>(</sup>٧) انظر: تفسير مقاتل بن سليمان (١/ ٣٥٦).



وإنَّما خَصَّ «الأكْلَ» بالذِّكْر؛ لأنَّه مُعْظمُ المَقْصُودِ، وقِيل: عبَّر بِه عن الأخدِ.

قَالَ(١) سَعِيدُ بْنُ جُبِيرٍ: ومعْنَى «الظُّلم»: أن يأخذَهُ بغَيْر حقَّ (٢).

فَأَمَّا ذِكْرُ «البُطون» فلِلتَّوْكيد، كهَا تقولُ: نظرْتُ بعَيْني، وسمعْتُ بأُذني.

وفِي المُراد بأَكْلِهمُ النَّارَ قُولانِ:

أحدُهما: أنَّهُم (٣) سيَأْكُلُونَ يوْمَ القِيامةِ نارًا، فسُمِّيَ الأكْلُ بها يَوُولُ إلى إلى الله الله المُوهم؛ كقوْلِه تعالى: ﴿ أَعْصِرُ خَمْرًا ﴾ [يوسف: ٣٦].

قَالَ الشُّدِّيُّ: يُبْعِثُ آكِلُ مَالِ اليَتِيم [ظُلُمًا]('')، ولَمَّبُ النَّارِ يَخْرُجُ مِن فِيهِ، ومِن مسَامِعِه، [وأُذنَيْهِ](°)، وأنفِهِ، وعيْنَيْهِ، يَعْرِفُه مَن رَآه بِأَكْلِ مَالِ اليَتِيم (١).

اليَتِيمِ ('').
والشَّانِي: أَنَّه مَثَلٌ. معنَاهُ: يأْكُلونَ ما يَصِيرونَ ('' به إلى النَّادِ ؛ كقوْلِه تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُنتُمْ تَمَنَّوْنَ ٱلْمَوْتَ مِن قَبْلِ أَن تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ ﴾ [آل عمران: ١٤٣]؛ أي: [فقَدْ] ('') رَأَيْتُم أَسْبابَهُ.

<sup>(</sup>١) في الأصل: قاله، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٤٨٨٠) من طريق عطاء به، بنحوه.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٥) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٦/ ٤٥٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٨٨٢) من طريق أسباط، به، بنحوه.

<sup>(</sup>٧) في (ج): تأكلون ما تصيرون.

<sup>(</sup>٨) من (ت).

قۇلە تعالى: ﴿ وَسَيَصْلَوْنَ ﴾.

قرَأ ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرٍو، وحمْزَةُ، والكِسَائِيُّ: ﴿وَسَيَصْلَوْنَ ﴾ (١) بفتْح اليَاءِ (٢).

وقرَأ الحسَنُ، وابْنُ عامِرٍ، بضمِّ الياءِ، ووَافَقَهُما ابْنُ مِفْسَمٍ، إِلَّا أَنَّه شدَّدَ<sup>(٣)</sup>. والمعْنَى: سيُحرَّ قُون بالنَّار، ويُشْوَوْنَ.

و «السَّعِيرُ»: النَّارُ المُستعرةُ (١)، واسْتِعارُ النَّارِ: تَوَقُّدُها ولهيبها (٥).

#### 000

# فَصْلٌ (٦)

وقد توهَّمَ قومٌ لا علمَ لهم بالتَّفْسير وفهمِ فِ<sup>(۷)</sup>، أنَّ هذه الآية منسُوخةٌ الأنَّهُم سمِعُوا أنَّهَا لَّمَا نزَلَتْ، تحرَّجَ القوْمُ عنْ (<sup>۸)</sup> مُخالطَةِ البِتَامَى، فنرزَل قولُهُ تعالَى: ﴿ وَإِن تُخَالِطُوهُمْ فَإِخْوَانُكُمْ ﴾ [البقرة: ٢٢٠] وهذا غلطٌ، فإنَّا ارْتفَع عنهُمُ الحرَجُ بشرْطِ قصْدِ الإصْلَاحِ، لا على إباحَة الظُّلمِ.

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) السبعة (ص:٢٢٧)، ومعاني القراءات (١/ ٢٩٣)، و الحجة (٣/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٣) ﴿ سيُصَلَّوْنَ ﴾ قراءة شاذة عن أي حيوة في مختصر ابن خالويه (ص: ٣١)، وشواذ الكرماني (ص: ١٣١)، وإعراب القراءات للعكبري (١/ ٣٧١)، وعن ابن مقسم في الكامل للهذلي (ص: ٥٢٤).

<sup>(</sup>٤) في (ت): المستعيرة.

<sup>(</sup>٥) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٧) في (ت)، (ج)، و(ف): وفقهه.

<sup>(</sup>٨) في (ف): من.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ يُوصِيكُواللهُ فِي اَوْلَكِ حَكُمْ لِلذَكِ مِثْلُ حَظِ الْأَنشَيْنِ فَإِن كُنَ فِين كُنَ فِينَا عَوْقَ الْفَنتَيْنِ فَلَهُنَا مَا تَرَكُ وَإِن كَانتَ وَحِدةً فَلَهَا النِصْفُ وَلِأَبُونِهِ لِكُلِ وَحِدِ مِنْهُمَا السِّمُ سُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُّ فَإِن لَمْ يَكُن لَهُ وَلَدُّ وَوَرِثَهُ وَابَوَاهُ فَلِأُمِهِ الثَّلُثُ وَحِدِ مِنْهُمَا السَّهُ سُ مِمَّا تَرَكَ إِن كَانَ لَهُ وَلَدُّ فَإِن لَمْ يَكُن لَهُ وَلَدُ وَوَرِثَهُ وَابَا وَلَهُ وَاللَّهُ فَإِن كَانَ لَهُ وَلَدُ وَوَرِثَهُ وَابَوَاهُ فَلِأُمِهِ الثَّلُثُ فَا فَإِن كَانَ لَهُ وَلَا اللهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللهُ ال

قُولُه تَعَالَى: ﴿ يُوصِيكُمُ اللَّهُ فِي آوَلَكِ كُمْ ﴾. فِي سَبَبِ نُزولِهِا ثَلَاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّ جابِرَ بنَ عبدِ الله مَرِضَ، فعادَهُ رسُولُ الله ﷺ، فقَالَ: كيْف أَصْنَعُ فِي مالِي يا رسُولَ اللهِ! فنزلَتْ هذه الآيَةُ، رَواه البُخاريُ ومُسلمٌ (۱).

والشَّانِي: أنَّ امْرأَةَ جاءتْ إلَى النَّبِيِّ عَلَيْ بابْنَتَيْنِ لَمَا، فقالَتْ: يارسُولَ اللهِ! قُتِل أبو هاتَيْنِ معَكَ يوْمَ أُحدٍ، وقدِ اسْتفَاءَ عمُّهَما مالهَمَا(٢)، فنزَلَتْ [هذه الآيَةُ](٣)، رُوي عنْ جابرِ بُنِ عبدِ اللهِ أيْضًا(٢).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١٩٤)، ومسلم (١٦١٦) من طرق عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: مالها، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) من (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود (٢٨٩١)، والترمذي (٢٢٢٢)، وابن ماجه (٢٧٢٠)، وأحمد في مسنده (٣٥٠)، وأب داتم في تفسيره (٢٨٩- ٤٩٣٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٨٩- ٤٩٣٠)، والطحاوي شرح مشكل الآثار (١٢٨٥- ١٢٨٦)، وفي شرح معاني الآثار (٧٤٢٠) والحاكم (١٢٨٥- ٧٩٥٤)، وأبو يعلى في مسنده (٢٠٣٩)، والدارقطني في سننه (٣٩٠٤- ٤٠٩٦)، والبيهقي في الكبرى (٦/ ٣٥٥- ٣٧٦)، والصغرى، (٢٨٦٦)، والواحدي في أسباب=

والثَّالِثُ: أنَّ عبدَ الرَّحنِ أَخَاحسًانِ بْنِ ثَابِتٍ (۱) ماتَ، وتَرَك امْرَأَةَ، [۱۳٤/ب] وخُسسَ بَنَات، فأخَذَ ورثتُ مُ مالَه (۱۳)، ولم يُعطوا امْرأَتهُ، ولا بناتَه شيئًا، فجاءتِ امْرأَتُه تشكُو إلى النَّبيِّ عَلَيْق، فنزلَتْ هذه الآيةُ، هذا قوْلُ السُّديِّ (۱). فجاءتِ امْرأَتُه تشكُو إلى النَّبيِّ عَلَيْق، فنزلَتْ هذه الآيةُ، هذا قوْلُ السُّديِّ (۱). قالَ الزَّجاجُ: ومعنى ﴿ يُوصِيكُو اللهُ ﴾: يفرض عليْكُم؛ لأنَّ الوصيَّة منهُ فَهُ فَهُ فَهُ فَنْ (۱).

وقالَ غيرُه: إنَّما ذكرَهُ بلفْظِ الوصيَّةِ لأمْرَينِ:

أحدهما: أنَّ الوصِيَّة تزيدُ على الأمْر، فكانَتْ آكدَ.

والشَّانِي: أنَّ فِي الوصيَّةِ حقَّا للمُوصِي، فدَلَّ علَى تأكِيد الحالِ بإضافَتِه إلى حقِّه.

وقَرأَ الحسنُ، وابْنُ أَبِي عَبْلَةَ: «يُوصِّيكُم» بالتَّشديدِ(٥).

<sup>=</sup>النزول ( ص: ٩٦ - ٩٧ ) من طريق عبد الله بن محمد بن عقيل به .

قال أبو داود: «أخطأ بشر فيه إنها هما ابنتا سعد بن الربيع، وثابت بن قيس، قتل يوم اليامة». وقال الترمذي هذا حديث حسن صحيح.

وقال الحاكم هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ووافقه الذهبي في التعليق وصححه ابن الملقن في البدر المنير (٧/ ٢١٣).

انظر: السبعة (ص:٢٢٧)، معاني القراءات (١/ ٢٩٣)، الحجة (٣/ ١٣٦).

<sup>(</sup>١) في (ج): حسان بن كعب.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (٣/ ٢٦٧).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٨).

<sup>(</sup>٥) قراءة شاذة، انظر الكامل؛ للهذلي (ص: ٥٢٤)، وشواذ القراءات للكرماني (ص: ١٣١).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِ ٱلْأُنشَيَيْنِ ﴾ يغنِي: للابْنِ مِنَ الْمِيراثِ('' مِثْلُ حظِّ الأُنْثَيَيْنِ('').

ثُمَّ ذَكَرَ نَصِيبَ الإِنَاثِ مِنَ الأَوْلَادِ فَقَالَ: ﴿ فَإِن كُنَّ ﴾ يعْنِي: البنَاتِ ﴿ فَإِن كُنَّ ﴾ يعْنِي: البنَاتِ ﴿ فِيسَآءُ فَوْقَ ٱثْنَتَيْنِ ﴾ (٣).

وِفِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ فَوْقَ ﴾ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها(١٠) زائِدةٌ(٥)؛ كقوْلِه تعَالَى: ﴿ فَأَضْرِبُواْ فَوْفَ ٱلْأَعْنَاقِ ﴾ [الأنفال: ١٢].

والثَّانِي: أنَّها بمعْنَى الزِّيادَةِ.

ق الَ الق اضِي أبو يعْلَى: إنَّ ما نصَّ علَى ما فوْقَ الاثْنَتَ بْنِ، والواحِدةِ، ولم ينصَّ علَى الدُّنتَ بنِ؛ لأنَّ ه لَّ اجعَل لِكُلِّ واحدةٍ معَ الذَّكرِ الثُّلثَ، كانَ لَمَا معَ الأُنْثى الثُّلثُ أوْلَى.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَإِن كَانَتُ وَحِدَةً ﴾.

الجُمهورُ عَلَى النَّصْبِ(١). وقَراً نافِعٌ بالرَّفْعِ(١)، على معْنَى: وإِنْ وقَرَاً نافِعٌ بالرَّفْعِ (١)، على معْنَى: وإِنْ وقَرَاتُ أَوْ وُجِدتْ واحِدةٌ.

<sup>(</sup>١) في (ج): يعنى للذكر.

<sup>(</sup>٢) في (ف): الابنتين.

<sup>(</sup>٣) من قوله: (يعني للابن من الميراث)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: لأنها، والمثبت من

<sup>(</sup>٥) في (ت): زيادة:

<sup>(</sup>٦) في نسخة: بالنصبب.

<sup>(</sup>٧) السبعة (ص:٢٢٧)، ومعاني القراءات (١/ ٢٩٣)، والمبسوط (ص:١٧٦).

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَلِأَبُونَهِ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: أَبَوَاهُ تَثْنِيةُ أَبِ وأَبَةٍ، والأَصْلُ فِي الأُمِّ أَنْ يُقَالَ لَمَا: أَبَةٌ، ولكن السَّغْنَى عنها بأُمِّ، والكِنايةُ فِي قوْلِه «لِأَبَوَيْهِ» عن الميِّتِ وإنْ لم يجرِ له ذِكْرٌ (١).

وقوْلُه تعَالَى: ﴿ فَلِأُمِّهِ الثَّلُثُ ﴾؛ أي: إِذَا لَم يَخَلَفُ '' غيرَ أَبوَيْنِ، فَثُلُثُ مَا إِذًا لَم يَخَلَفُ '' غيرَ أَبوَيْنِ، فَثُلُثُ مَا اللَّهُ بِ اللَّهُ عَلَى مالِهِ لِأُمِّهِ '' والبَاقي للأَبِ، وإِنَّما خصَّ الأُمَّ بالذِّكر؛ لأَنَّه لوِ اقْتصرَ على قوْلِه تعالى: ﴿ وَوَرِثَهُ وَ أَبَوَاهُ ﴾ ظن ظانٌ '' أنَّ المالَ يكونُ بيْنَهُما نِصْفَيْنِ، فلمَّا خصَها '' بالثُّلُثِ، دلَّ على التَّفْضِيل.

وقراً ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وعاصِمٌ، وأبو عمْرٍ و، وابْنُ عامرٍ: ﴿ فَلِأُمِّهِ ﴾، وهو فِي الله عمْرِ و، وابْنُ عامرٍ: ﴿ فَلِأُمِّهِ ﴾، وهو في النه وهو في النه القصص: ٥٩]، وهو في (١٠) أُمِهَا ﴾ [القصص: ٥٩]، وهو في (١٠) أُمِّهَا ﴾ [الزحرف: ٤] بالرّفع (١٠).

وقَراً حَمْزَةُ والكِسَائِيُّ كُلَّ ذَلِكَ بالكَسْرِ إِذَا وصلاً(١)، وحُجَّتُها: أَنَّهُما أَتْبَعَا الهَمْزَةَ مَا قبلهَا، مِن ياءٍ أو كَسْرةِ.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٢٣).

<sup>(</sup>٢) في (ت): يخلف.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: يكن، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٥) في (ج): خصَّهما.

<sup>(</sup>٦) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ. وفي (ج): الظان.

<sup>(</sup>٧) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٨) السبعة (ص:٢٢٨)، ومعاني القراءات (١/ ٢٩٤)، والحجة (٣/ ١٣٧).

<sup>(</sup>٩) انظر: المراجع السابقة، والمبسوط (ص:١٧٦).

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَإِن كَانَ لَهُۥ إِخْوَةٌ ﴾؛ أي: معَ الأبوَيْنِ، فإنَّهُم يَحْجُبونَ الأُمَّ عنِ الثُّلُثِ، فيَرُدُّونَهَا إلى السُّدُسِ.

واتَّفَقُوا علَى أنَّهُم إذا كانُوا ثلاثَةَ إخْوَةٍ (١) حجَبُوا، فإنْ كانَا (٢) أخوَيْنِ، فهـلْ يَحْجُبَانِهَا (٣)؟

فيهِ قُولَانِ:

أحدهما: يخجُبَانِهَا عنِ الثُّلُثِ، قالَه عُمرُ، وعثْمانُ، وعِليٌّ، وزيْدٌ، والجُمهور.

والشَّانِي: لا يحْجُبُها(1) إِلَّا ثَلاثَةُ إِخْ وَةٍ(٥)، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، واحْتجَّ بقوْلِه: {إخوة}}.

و (الأخوة): اسْمُ جُمْع (٢).

واخْتلَفُوا فِي أقلِّ الجمْع:

فقالَ الجُمهورُ: أَقَلُّه ثَلَاثَةٌ.

وقالَ قَوْمٌ: اثْنَانِ. والأَوَّلُ: أَصَحُّ.

وإِنَّما حجَبَ العُلماءُ الأُمَّ بأَخوَيْنِ لِدليلٍ اتَّفَقُوا عليْهِ، وقد يُسمَّى الاثْناذِ بالجَمْع.

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) في (ج): كانوا.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: يحجبان، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٤) في (ج): يحجبانها.

<sup>(</sup>٥) ليست في (ت)، (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٦) في (ت): جميع.

قَالَ الزَّجَّاجُ: جَمِيعُ أَهْلِ اللُّغةِ يقُولُون: إنَّ الأَخوَيْن جَمَاعَةٌ(١).

وحكَى سِيبويهِ أنَّ العرَبَ تقولُ: وضَعَا رحَالَهَا، يُريدُونَ: رَحْلَيْ رَاحِلَتُهُ إِنَّا.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ ﴾؛ أي: هذِه السِّهَامُ إِنَّمَا تُقسَمُ بعْدَ [١٣٥/أ] الوصِيَّةِ والدَّيْن.

> قَرأَ ابْنُ كَثِيرٍ، وابْنُ عامِرٍ، وأبو بخرٍ، عن عاصِمٍ «يُوصَى بِهَا» بفتْح الصَّادِ في الحرْفَيْن.

> > وقَرَأ نافِعٌ، وأبو عمْرِو، وحمْزَةُ، والكِسَائِيُّ: «يُوصِي» فِيهما بالكسر.

وقَرأَ حفْصٌ، عنْ عاصِم<sup>(٣)</sup> الأُولَى بالكسْرِ، والثَّانِيةَ بالفتْح<sup>(١)</sup>.

واعْلَـم أنَّ الدَّيْـنَ مُؤَخَّـرٌ في اللَّفْظِ، مُقـدَّمٌ في المعْنَـي؛ لأنَّ الدَّيْـنَ حـقٌّ عليْهِ، والوَصِيَّةُ حَتٌّ له، وهُما جَمِيعًا مُقدَّمانِ على حقِّ الوَرَثةِ إذا كانتِ الوَصِيَّةُ في ثُلُثِ المَالِ. و «أوْ» لَا تُوجِبُ التَّرْتِيبَ، إنَّ اللَّهُ عَلَى أنَّ أحدَهُما إِنْ كَانَ، فَالْمِيرِاثُ بِعَدَهُ، وكذلِك إِنْ كَانَا.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٢٢).

<sup>(</sup>٢) الكتاب (٢/ ٤٩).

<sup>(</sup>٣) في (ج): وعاصم.

<sup>(</sup>٤) السبعة (ص:٢٢٨)، ومعاني القراءات (١/ ٢٩٥)، والمبسوط (ص:١٧٦).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَابَا وَكُمْ وَأَبْنَا وَكُمْ لَا تَدْرُونَ أَيُّهُمْ أَوْرُ لِكُونَفَعًا ﴾.

فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه النَّفعُ(١) فِي الآخِرَةِ.

ئُمَّ فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّ الوَالِدَ إذا كانَ أرْفعَ درَجَةٍ من ولَدِه، رُفِع إليْهِ ولدُه، وكذلِكُ الوَلَدُه، وَفِع إليْهِ ولدُه،

والشَّانِي: أَنَّه شَفاعَةُ بعْضِهِم فِي بعْضٍ، رَواهُ عيليُّ بْنُ أَبِي طلْحَةَ، عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ (٢).

والقوْلُ(") الثَّانِي: أنَّه النَّفْعُ(ن) فِي الدُّنْيَا، قالَه مُجاهِدٌ.

ثُمَّ فِي معْناه (٥) قولانِ:

أحدُهما: أنَّ المعْنَى: لا تَدْرُونَ هِلْ مؤتُ الآبَاءِ أَقْرَبُ، فينتَفِعُ الأَبْنَاءُ بأَمُوا لِحِيهِ، أو مَوْتُ الأَبْنَاء، فينتَفِعُ الآبَاءُ بمِيراثهم، أو مَوْتُ الأَبْنَاء، فينتَفِعُ الآبَاءُ بمِيراثهم،

<sup>(</sup>١) في (ج): أنهم أنفع.

<sup>(</sup>٢) رواه ابـن جريـر الطـبري في تفسـيره (٦/ ٤٧١)، وابـن أبي حاتـم في تفسـيره (٤٩١٠) وابـن المنـذر في تفسـيره (١٤٣٥) مـن طريـق عـلى بـن أبي طلحـة، بـه، نحـوه.

<sup>(</sup>٣) من قوله: (والثاني: أنه شفاعة)... إلى هنا ساقط من (ف).

<sup>(</sup>٤) في (ج): أنفع.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: ثم فيه، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٦) في (ج): بأموالهم.

<sup>(</sup>٧) ذكره الثعلبي في تفسيره (٣/ ٢٦٩).

والشَّاني: أنَّ المغنَى: أنَّ الآبَاءَ والأبْنَاءَ يَتَقاربُون (١) فِي النَّفْع، حتَّى لا يُدرَى أيُّهم أَفْرَبُ نفْعًا؛ لأنَّ الأوْلادَ ينْتَفِعُون فِي صِغَرِهم بالآبَاء، والآباء ينتفِعُونَ فِي كِبَرهِم بالأبْناء، ذكرَهُ القاضِي أبو يعْلَى.

وقيالَ الزَّجَّاجُ: معْنَى السكلام: أنَّ اللهَ تَعيالى قيدْ فيرَضَ الفَرائيضَ عيلَى ما هو عنْدَه حِكمةٌ. ولو وُكِّلَ ذلك إِلنَّكُم لم تعلمُ وا أيُّهم أَنْفَعُ لكُم، فتضعُونَ الأمْوالَ على غير حِكمَةٍ. {إِنَّ اللهَّ كَانَ عَلِيمًا} بهَا يُصلِحُ خلقَهُ، {حَكِسًا} فيسَا فيرَضَ (٢).

### وفي معْنَى «كان» ثلاثَةُ أَقْوَالِ:

أحدُها: أنَّ معْناها: كانَ علِيهَا بالأشْيَاءِ قبْلَ خلْقِها، حكيهًا فيها يُقدِّر تدبيرَهُ مِنْها، قالَه الحسَنُ.

والثَّاني: أنَّ معناها: لم يزَلْ.

قَالَ سيبويهِ: كَأَنَّ القَوْمَ شَاهُدوا عِلمًا وحكمَةً، فَقِيل لَهُم (٣): إنَّ اللهَ كانَ كذلِك؛ أي: لم يَـزَلْ عـلَى مـا شـاهدْتُم، ليْس ذلِك بحـادثٍ(؛).

والثَّالث: أنَّ لفظةَ «كانَ» فِي الخبرِ (٥) عن اللهِ ﷺ يتَسَاوى ماضِيهَا ومُستقبلها؛ لأنَّ الأشياءَ عنْدَهُ على حالٍ واحِدَةٍ، ذكرَ هذه الأقوالَ الزَّجَّاجُ(١٠).

<sup>(</sup>١) في نسخة: يتفاوتون.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٢٤).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: له، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٢٥).

<sup>(</sup>٥) في (ت): الخبر.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٢٥).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَكُوكَ أَزْوَجُكُمْ إِن لَرْ يَكُن لَهُرَ } وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَهُنَّ وَلَدُّ فَلَكُمُ ٱلرُّبُعُ مِمَّاتَرَكَ نَ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةِ يُوصِيرَ بِهَا آ أَوْ دَيْبٍ وَلَهُ كَ ٱلرُّبُعُ مِمَّا تَرَكْتُمْ إِن لَمْ يَكُن لَكُمْ وَلَدُّ فَإِن كَانَ لَكُمْ وَلَدُ فَلَهُنَّ ٱلثُّمُنُ مِمَّا مَرَكَتُمْ مِنَ بَعْدِ وَصِيَّةٍ تُوصُونَ بِهِآ أَوْ دَيْنُ وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَمَةً أَوِ أَمْرَأَهُ وَلَهُ وَأَخُ أَوْ أُخْتُ فَلِكُلِ وَحِدٍ مِنْهُمَا ٱلسُّدُسُ فَإِن كَانُواْ أَكَ ثَرَ مِن ذَلِكَ فَهُمْ شُرَكَآ أَفِي ٱلثُّلُثِ ۚ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَىٰ بِهَآ أَوْ دَيْنِ غَيْرَ مُضَاَّدً وصِيَّةً مِنَ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَلِيمٌ اللَّهِ وَالنساء: ١٢].

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِن كَانَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَنَّةً ﴾.

قرَأَ الحسنُ: «يُورِّثُ» بفَتْح الوَاوِ، وكسْرِ الرَّاءِ معَ التَّشْدِيدِ(١).

وفي «الكَلالَةِ» أَرْبِعَةُ أَقْوَالِ:

أحدُها: أنَّها ما دُون الْولَدِ والوَالِدِ، قالَه أبو بكر الصِّدِّيقُ على . وقالَ عُمرُ بْنُ الخطَّابِ ﴿ : أَتَى علَىَّ حِينٌ [وأنا] (٢) لا أعْرِفُ ما الكَلالَةُ، فإذَا هوَ: منْ لم يكُنْ لَه والِدٌ ولا وَلَدٌ (٣). وهذا قولُ علِيٌّ، وابْن مسْعُودٍ، وزيْدِ [١٣٥/ب] بننِ ثابِتٍ، وابن عبَّاس، والحسن، وسعيدِ بن جُبير، وعطَاء، والزُّهريّ، وقتادَةَ، والفَرَّاءِ(1).

<sup>(</sup>١) قسراءة شاذة، انظير مختبصر ابين خالوييه (ص:٣١)، والمحتسب (٢/ ١٨٢)، وشهواذ القراءات للكرماني (ص: ١٣١)، وقرأ الأعمش: ﴿ يُدورِث ﴾ وهذه شاذة أيضا.

<sup>(</sup>٢) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) ذكره الثعلبي في تفسيره (٣/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (١/ ٢٥٧).

وذكرَ الزَّجَاجُ عن أهْلِ اللَّغةِ، أنَّ «الكلالَة»: مِن قوْلِم، تكلَّله النَّسبُ؛ أي: لم يكنِ الَّذي يرِثُه ابْنَه، ولا أبَاه. قالَ: والكَلالةُ سِوى الوَالِدِ والوَلدِ، وإنَّما هوَ كالإِكْلِيل على الرَّأْس (١٠).

وذكرَ ابْنُ قُتيبةَ عنْ أَبِي عُبيدةَ: أنَّه مصْدرُ تكلَّله النَّسبُ: إذا أحاطَ بِه. والأَبُ والابْنُ: طرَفانِ للرَّجُل. فإذَا ماتَ، ولم يخلفْهُ مَا، فقدْ ماتَ عن ذَهاب طرَفَيْهِ، فسُمِّي ذَهابُ الطَّرفيْنِ: كَلالَةً (٢).

والشَّانِي: أنَّ الكلاكَةَ: مَن لَا ولدَكه، رَواه ابْنُ عَبَّاسٍ، عنْ عُمرَ بْنِ الخَطَّابِ(٣)، وهوَ قولُ طَاوسِ.

والثَّالث: أنَّ الكلالةَ: ما عدًا الوَالد، قالَه الحكمُ.

والرَّابع: أنَّ الكلالَة: بنُو العَمَّ الأبَاعدِ، ذكرَهُ ابْنُ فارِسٍ، عنِ ابْنِ الْغُرَابِيِّ ('').

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٢٥).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (١/ ١٢١).

<sup>(</sup>٣) رواه سعيد بن منصور في تفسيره (٥٨٩)، و عبد الرزاق في المصنف (١٩١٨٧ - ١٩١٨٨)، وابن وابن أبي شيبة في المصنف (١٦ / ١٦٤٥)، وابن جرير الطبري في تفسيره (٦ / ٤٦٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٦٨)، وابن المنذر في تفسيره (١٤٤٢)، والطحاوي في شرح مشكل الآثار (١٣١٧)، والحاكم في المستدرك (٧٩٦٥) البيهقي في الكبرى (٦ / ٣٦٨) من طريق طاووس به بنحوه.

قال الحاكم: هذا إسناد صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٤) مجمل اللغة لابن فارس (١/ ٧٦٥).

# واخْتلفُوا على مَا(١) يقَعُ اسْمُ «الكَلالَةِ» على ثلاثةِ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّ ه اسْمٌ للحَيِّ الوارِثِ، وهذا قَوْلُ (٢) أبي بكر الصِّدِّيةِ. وعامَّةُ العُلهاءِ الَّذِين قالُوا: إنَّ الكلالَةَ مِن دونِ الوَالِدِ والوَلَدِ، فإنَّهُم قالُوا: الكلالةُ: اسْمٌ للورَثَةِ إِذَا لم يكُنْ فِيهمْ ولَدٌ ولا وَالِدٌ، قالَ بعْضُ الأعْرَابِ: مَالِي كثِيرٌ، وتَرِثُني (٣) كلالَةٌ مُتَراخِ نَسَبُهُم.

والشَّانِ: أنَّه اسْمٌ للميِّت، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، والسُّدِّيُّ، وأبو عُبيدةَ فِي جَاعَةِ (١٠).

ق الَ الق اضِي أبو يع لَى: الكلاك أُ: اسمٌ للميّب، ولجالِه، وصِفَتِه، ولذلِك انْتصَبَ.

والثَّالث: أنَّه اسْمٌ للميِّتِ والحَيِّ، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

وفيهَا أُخذَتْ منهُ الكلالَةُ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه [اسْمٌ]<sup>(٥)</sup> مأنُحوذٌ من الإِحَاطَةِ، ومنْهُ الإِكلِيلُ<sup>(١)</sup>؛ لإحاطَتِه بالرَّأسِ.

<sup>(</sup>١) في الأصل: ماذا.

<sup>(</sup>٢) في (ج): مذهب.

<sup>(</sup>٣) في (ج)، و(ف): ويرثني.

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (١/ ١١٩).

<sup>(</sup>٥) من (ت).

<sup>(</sup>٦) في (ت): الكلالة.

والشَّانِي: أَنَّه مأْخُوذٌ مِنَ الكَلالِ('')، وهوَ التَّعبُ، فَكَأَنَّه ('') يصِلُ إلى المِيرَاثِ مِن بعْدِ تَعبِ(") وإِعْيَاءِ.

قالَ الأعشى (١) [من الطويل]:

فَالَيْتُ لَا أَرْشِي لَمَا مِنْ كَلَالَةٍ وَلَا مِنْ حَفِي حَتَّى تَزُورَ مُحَمَّدَا قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلَهُ وَأَخُ أَوْ أَخْتُ ﴾ يعْنِي: مِنَ الأُمِّ بإجماعِهم.

قوْلُه تعالى: ﴿ فَهُمْ شُرَكَآ أَهُ فِي ٱلثَّلُثِ ﴾ قال قتادةُ: ذكرُهُم وأُنْثَاهُم فِيه سوَاءُ (٥).

قُولُه تَعَالى: ﴿غَيْرَ مُضَارِّ ﴾.

قىال الزَّجَّاجُ: «غيْرَ» منْصُوبٍ على الحَالِ، والمغنَى: يُوصِي بِهَا غيْرَ مُضارِّ، يعْنِي: للورَثَةِ (١٠).

<sup>(</sup>١) من قوله: (لإحاطته بالرأس)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٢) في (ت)، و (ج): كأنه.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٤) البيت في ديوانه (ص: ١٨٥)، والأشباه والنظائير (٦/ ٩٠)، وخزانة الأدب (١/ ١٧٧)، (٣/ ٣٨)، وشرح شيواهد المغني (٢/ ٥٧٧)، وشرح المفصيل (١٠/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٥)رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٤٨٣) من طريق سعيد، بـه، وعزاه السيوطي في المدر المنشور (٢/ ٤٤٨) لعبـد بـن حميـد.

<sup>(</sup>٦)معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٢٧). وفي (ف): الورثة.



قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَلْكَ حُدُودُ ٱللَّهِ ۚ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلَهُ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَا مُ خَلِدِينَ فِيهَا ۚ وَذَلِكَ ٱلْفَوْزُ الْعَلَمُ خَلِدِينَ فِيهَا ۚ وَذَلِكَ ٱلْفَوْزُ الْعَلَمِ مَن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا ۚ وَذَلِكَ ٱلْفَوْزُ الْعَلَمِ تَلْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالَالَالَ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

قُولُه تَعَالى: ﴿ يَالَكَ حُدُودُ اللّهِ ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: يُريدُ ما حَدَّ اللهُ(۱) مِن فرائِضِه فِي الجيراث(۲).

﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ فِي شأْنِ المَوَاريثِ.

﴿ يُدَخِلْهُ جَنَنتِ ﴾ وقسراً ابْن عامِر، ونافِعٌ: «نُدْخِلْهُ» بالنُّونِ فِي الحرْفَيْنِ جِيعًا. والباقونَ باليَاءِ فِيهاً (٣).

قُولُـهُ تَعَـالَى: ﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ، وَيَتَعَكَّ حُدُودَهُ، يُدَّخِلُهُ نَارًا خَلِيدًا فِيهَا وَلَهُ، عَذَابُ مُهِيثُ اللهِ ﴿ [النساء: ١٤].

قُوْلُـه تَعَـالَى: ﴿ وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ ﴾ فلـم يـرْضَ بقَسْمِهِ ('' ﴿ يُدَخِلْهُ نَـارًا ﴾ .

فإنْ قِيل: كَيْفَ قطعَ للعَاصِي بالْخُلُودِ؟

فَالْجُوَابُ: أَنَّه إِذَا ردَّ حُكُمَ اللهِ، وكَفَرَ بِه، كَانَ كَافِرًا مُحُلَّدًا فِي النَّارِ.

<sup>(</sup>١) في الأصل: مأخذه. ولفظ الجلالة ليس في (ت)، و (ج)، و (ف)، و (م).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٦/ ٤٨٩)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٩٤٩) من طريق علي بن أبي طلحة، به، بنحوه.

<sup>(</sup>٣) السبعة (ص: ٢٢٨)، وانظر: معاني القراءات (٣/ ٢٠)،والحجة (٣/ ١٤٠).

<sup>(</sup>٤) في (ج)، و(ف): بقسمته.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَالَّتِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِن نِسَآبِكُمْ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَ الْفَاحِشَةَ مِن نِسَآبِكُمْ فَاسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَ الْفَوْتُ اَوْ يَجْعَلَ الرَّبَعَةُ مِناكُمْ مَا يَعْمَلُ اللَّهُ لَمُنْ سَبِيلًا ﴿ النساء: ١٥].

قُولُه تعالى: ﴿ وَٱلَّذِي يَأْتِينَ ٱلْفَنْحِشَةَ ﴾.

قال الزَّجَّاجُ: «الَّتِي» تُجمع اللَّاتِي واللَّوَاتِي(١٠).

قال الشَّاعِرُ (٢) [من الرجز]:

مِنَ اللَّـوَاتِي وَالَّتِـي والـلَّاتِي زَعَمْـنَ (٣) أَنِّي كَـبُرَتْ لِـدَاتِي (١)

[يعنِي: أقراني](٥)، وتجمع اللَّاتِي بإثْبَاتِ الياءِ(١) وحذْفِهَا.

[i/١٣٦]

قالَ الشَّاعِرُ (٧):

مِنَ اللَّاتِي (٨) لَمْ يَحْجُجْنَ يَبْغِينَ حِسْبَةً (١) وَلَكِنْ لِيَقْتُلْنَ الْبَرِيءَ الْمُغَفَّلَا

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٢٨).

<sup>(</sup>٢) البيت بــلا نسبة في مجــاز القــرآن؛ لأبي عبيــدة ( ١/ ١١٩)، ومعــاني القــرآن للزجــاج (٢/ ٢٩٨)، والشــعر والشــعراء (١/ ٨٩)، واللســان (٧/ ٣٩٩٥) (لتــا).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: زعمت. وفي (ج): زعموا.

<sup>(</sup>٤) في الأصل، و(ت): لذاتي.

<sup>(</sup>٥) من (ف).

<sup>(</sup>٦) في (ت)، و(ج): التاء.

<sup>(</sup>۷) نسبه إلى عمر بن أبي ربيعة أبو عبيدة في مجاز القرآن (۱/ ١١٩ - ١٢٠)، وهو في معاني الزجاج (۲/ ٢٨)، وتهذيب اللغة (۱/ ٤١٥)، وفي زهر الآداب (۱/ ١٦٨)، إلى الحارث المخزومي.

<sup>(</sup>٨) في (ج): اللواتي، وفي (ف): اللائي.

<sup>(</sup>٩) في الأصل: خشية، والمثبت من النسخ.

وَ ﴿ ٱلْفَاحِشَةَ ﴾: الزِّنَا فِي قُولِ الجَمَاعَةِ.

وِفِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ فَأَسْتَشْهِدُواْ عَلَيْهِنَّ ﴾ قولانِ:

أحدُهما: أنَّهُ خِطَابٌ للأزْوَاجِ.

والثَّانِي: خِطَابٌ للحُكَّام.

فالمعْنَى: اسْمَعُوا شهَادَةَ أَرْبِعَةٍ مِنْكُم، ذكرَهُما المَاوردِيُّ (١).

قالَ عُمرُ بْنُ الخطَّابِ: إنَّها جعَلَ اللهُ عَظَّ الشُّهودَ أَرْبِعَةً ستْرًا سَتَرَكُم بِه دُون فَواحِشِكُم (٢).

ومعْنَى ﴿ مِن الْسلِمينَ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ فَأَمْسِكُوهُ إِنَّ فِي ٱلْبُيُوتِ ﴾.

ق الَ ابْنُ عبَّ اس: كانَتِ المرْأَةُ إِذَا زَنَتْ، حُبِسَتْ فِي البيْتِ حتَّى تَمُوتَ، فَجِسَتْ فِي البيْتِ حتَّى تَمُوتَ، فَجَعَلَ اللهُ لَمُنَّ سبيلًا، وهو الجلْدُ أو الرَّجْمُ (٣)(١).

<sup>(</sup>١) النكت والعيون (١/ ٤٦١).

<sup>(</sup>٢) رواه عبـد الـرزاق في مصنف (١٣٥٣٠)، والبيهقي في الكـبرى (٨/ ٥٧٢)، وأبُّ الشـيخ في التوبيخ والتنبيه (١٣٠) من طريـق معـرور بـن سـويد، بـه، بنحـوه.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود في سننه (٤١٣)، والبيهقي في الكبرى (٨/ ٣٦٥) من طريق عكرمة ومحمد بن نصر المَرُوزِي في السنة (٣٣٥)، والطبراني في الكبير (١١١٣٤) سن طريق مجاهد، وأبو عُبيد القاسم بن سلام في الناسخ والمنسوخ (٢٣٩)، وابن أي حاتم في تفسيره (٤٩٨٨)، والبيهقي في الكبرى (٨/ ٣٦٥) من طريق علي بن أبي طلحة، وأبو عُبيد القاسم بن سلام في الناسخ والمنسوخ (٢٣٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٩٧٠) عُبيد القاسم بن سلام في الناسخ والمنسوخ (٢٣٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٩٧٠) والبيهقي في الكبرى (٨/ ٣٥٥) من طريق عطاء، والمبيهقي في الكبرى (٨/ ٣٦٥) من طريق عطية بن سعيد العوفي جميعهم (عكرمة، ومجاهد، وعلي بن أبي طلحة، وعطاء، وعطية العوفي) عن ابن عباس بحوه.

<sup>(</sup>٤) في (ت)، و(ج)، و(ف)، و(م): الجلد والرجم.

قُوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِيَنِهَا مِنكُمْ فَعَاذُوهُمَا ۚ فَإِن تَابَاوَأَصَلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَا ۚ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ تَوَّابًا رَّحِيمًا اللهِ النساء: ١٦].

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ وَٱلَّذَانِ ﴾.

قراً ابْنُ كَثِيرِ: "واللَّذَانِّ» بتَشْديدِ النُّون، وقراً و(١) «هذَانِّ» في "طه»، و «الحَجِّ»، (و «هاتيْنِ» في القَصَصِ: "إحْدَى ابْنَتَيَّ هاتَينَّ»)(٢)، و «فذاتك»، كلُّهُ بتشْدِيد النُّونِ.

وقَراً نافِعٌ، وعاصِمٌ، وابْنُ عامِرٍ، وحمْزَةُ، والكِسَائِيُّ، بتخْفِيفِ ذلِكَ كُلِّهِ. وشَدَّدَ أَبُو عمْرو «فذانِّكَ» وحْدَهَا (٣٠).

وقوْلُه: ﴿ وَٱلَّذَانِ ﴾: يعْنِي: الزَّانِيَيْنِ.

وهلْ هوَ عَامٌّ، أمْ لَا؟

فيهِ قولًانِ:

أحدُهما: أنَّه عامٌ فِي الأبْكارِ والثُيَّبِ مِنَ الرِّجَالِ والنِّسَاءِ، قالَه الحسنُ، وعطَاءٌ.

والشَّانِي: أَنَّه خَاصٌّ فِي البِكْرَيْنِ إِذَا زَنَيَا، قالَه أبو صَالِحٍ، والسُّدِّيُ، وابْنُ زيْدٍ، وسُفيانُ.

قَالَ القَاضِي أَبُو يَعْلَى: وَالأَوَّلُ أَصَحُّ؛ لأَنَّ هذا تَخْصِيصٌ بغَيْرِ دلالَةٍ. قُولُه تَعَالَى: ﴿ يَأْتِينَنِهَا ﴾ يعْنِي: الفَاحشَةَ.

<sup>(</sup>١) قرأو)، ليس في (ت)،

<sup>(</sup>٢) ب (ج): والقصص.

<sup>(</sup>٣) لسبعة (ص: ٢٢٩)، ومعاني القراءات (١/ ٢٩٦)، والحجة (٣/ ١٤١).

# قُولُه تعالى: ﴿ فَنَاذُوهُمَا ﴾ فِيه قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه الأذَى بالحكلامِ، والتَّعْيِيرِ، رَواه أبو صَالِحٍ عن ابْنِ عَبْسِرِ، وَواه أبو صَالِحٍ عن ابْنِ عَبْسِ، وبِه قالَ قتَادَةُ، والسُّدِّيُّ، والضَّحَاكُ، ومُقاتِلٌ.

والشَّانِي: أَنَّه التَّعْيِيرُ، والـضَّرْبُ بالنِّعَـالِ، رَواه ابْـنُ أَبِي طَلْحـةَ، عـنِ ابْـنِ عبَّـاسِ(۱).

﴿ فَإِن تَابَا﴾ مِنَ الفاحِشَةِ ﴿ وَأَصْلَحَا ﴾ العمَلَ ﴿ فَأَعْرِضُوا ﴾ عن أَذَاهُما. وهذَا كُلُه [كانَ] (٢) قَبْلَ الحَدِّ.

#### 000

# فَضُلُ

كَانَ حَدُّ الزَّانِيَيْنِ، فيمَا تَقَدَّمَ، الأذَى لَهَمَا، والحَبْسُ للمَرْأَةِ خَاصَّةً، فنُسِخ الحُكمَان جَمِيعًا

#### واخْتَلَفُوا بهاذَا وقَع نَسْخَهُما:

فقَال قَوْمٌ بحدِيثِ عُبادَةَ بُنِ الصَّامِتِ عَنِ النَّبِيِ عَلَيْهُ أَنَّه قَالَ: «خُذُوا عَنِّي، خُذُوا عَنِّي، قَدْ جَعَلَ اللهُ لَمَنَّ سَبِيلًا، النَّيِّبُ بالنَّيِّبِ جَلْدُ مِائَةٍ، ورَجْمٌ بالحِجَارَةِ، والبُّكِرُ بالبِكْرِ جلْدُ مِائَةٍ، ونَفْيُ سَنَةٍ »(")، وهذَا

<sup>(</sup>۱) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/٣٠٥)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٤٩٨٨)، وابن المنذر في تفسيره (١٤٧٥) من طريق على بن أبي طلحة، به، بنحوه.

<sup>(</sup>٢) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٦٩٠)، وأبو داود (٤١٥)، والترمذي (١٤٣٤)، والنسائي في السنن الكبرى (١٢٥٠)، وأبو داود (٢٥٥٠- ٧٩٢٦- ١١٠٧)، وابن ماجه (٢٥٥٠)، وأحمد (٣١٣/٥)، والدارمي (٣١٣/) وغيرهم.

علَى قُوْلِ مَن يَرَى نَسْخَ القُرآنِ بِالسُّنَّةِ (١).

وقَالَ قَوْمُ: نُسِخ بقوْلِه تعالى: ﴿ ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِ فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَحِدِمِنْهُمَا مِأْنَةَ جُلَدَةٍ ﴾ [النور: ٢] قالُوا: وكان قوْلُه تعالى: ﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِينَنِهَا ﴾ للبِكْرَيْنِ، فَنُسِخ حكْمُهَا بِالجَلْدِ، ونُسِخ حُكمُ الثَّيِّبِ (مِنَ النِّساءِ) (٢) بِالرَّجْمِ (٣). فنُسِخ حكْمُها بِالجَلْدِ، ونُسِخ حُكمُ الثَّيِّبِ (مِنَ النِّساءِ) (٢) بِالرَّجْمِ (٣). وقالَ قومٌ: يُحتملُ أن يكُونَ النَّسْخُ وقَعَ بِقُرآنِ، ثُم رُفِع رسْمُه، وبَقِي حُكمُه؛ لأنَّ فِي حدِيث عُبادة «قدْ جعَلَ اللهُ لَهَنَّ سَبِيلًا»، والظَّاهِرُ: وبَقِي عَلِيهِ (٥) تِلاوتُهُ (١٠).

قال القَاضِي أبو يعلَى: وهذَا وجُهٌ صَحِيحٌ، يُخرَّجُ علَى قولِ مَنْ لَم يَرَ (٧) نسْخَ القُرآنِ بالسُّنَّةِ. قالَ: ويمْتَنِعُ أن يقَعَ النَّسْخُ بحدِيثِ عُبادةً؟ لاَنْه مِن أَخْبَادِ الآحادِ، والنَّسْخُ لاَ يُجُوزُ بذلِكَ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوَءَ بِعَهَالَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَرِيبٍ فَأُولَتِهِكَ يَتُوبُ ٱللَّهُ عَلَيْهِمُّ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ النَّهَ ﴾ [النساء: ١٧]. قَوْلُه تَعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْبَةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّوَءَ بِجَهَالَةٍ ﴾.

<sup>(</sup>١) انظر: الفصول في الأصول؛ للجصاص (١/ ١٧١)، والإحكام في أصول الأحكام؛ لابن حزم (١٠٧/٤).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الجامع لأحكام القرآن؛ للقرطبي (٥- ٨٣- ٨٤)، وتفسير ابن كثير (١/ ٤٧٢).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت)، و(ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٥) في (ت): يستقر.

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٧) في (ت): من لا يرى.

قالَ الحسنُ: إِنَّمَا التَّوْبِهُ الَّتِي يقبلُهَا اللهُ (١٠).

فأمًّا ﴿ ٱلسُّومَ ﴾ فهوَ المَعاصِي، سُمِّي سُوءًا لِسُوءِ عَاقِبتِهِ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ بِجَهَالَةِ ﴾.

قَالَ مُجَاهِدٌ: كُلُّ عاصِ فَهُوَ جَاهِلٌ حينَ معْصِيتِهِ (٢).

وقى الَ الحسَنُ، وعطَاءٌ، وقتَادَةُ (٣)، والسُّدِّيُّ فِي آخَرِينَ (١): إنَّمَا سُمُّوا جُهَّالًا لَمِعاصِيهِم، لَا أنَّهُم غيرُ مُميِّزينَ.

وقىالَ الزَّجَّاجُ: لِيْسَ معْنَى الآيَةِ أَنَّهُم يَجْهَلُون أَنَّه سُوءٌ؛ لأنَّ المُسلمَ لَوْ أَتَى ما يجْهَلُه، كانَ كمَنْ لم يُوقعْ سُوءًا، وإنَّما يَخْتَمِلُ أمرَيْنِ:

أحدهما: أنَّهُم عملُوه، وهمْ يجْهَلُون المَكْرُوهَ فِيهِ.

والشَّانِ: أَنَّهُم أَقْدَمُ وا علَى بَصِيرةٍ وعلْم بأنَّ عَاقِبتَهُ مَكْروهَةٌ، فَآسُرُوا (٥) العاجِلَ على الآجِلِ، فسُمُّوا جُهَّالًا، لإِيثَارِهِم القَلِيلَ على الرَّاحَةِ الكَيْرةِ، والعَافِيةِ (٦) الدَّائِمَةِ (٧).

<sup>(</sup>١) أورده الثعلبي في الكشف والبيان (٣/ ٢٧٣)، والواحدي في البسيط (٦/ ٣٨٨).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٦/ ٥٠٧ - ٥٠٨ - ٥٠٩)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٢) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (١٤٨١) والبيهقي في الشعب (٦٦٧١) من طبرق، عن مجاهد، بنحوه.

<sup>(</sup>٣) رواه عبــد الــرزاق في تفســيره (٥٣٣)، ومــن طريقــه ابــن جريــر الطــبري (٦/ ٥٠٧) مــن طريــق معمــر، بــه.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٠٨) من طريق أسباط، به، بنحوه.

<sup>(</sup>٥) في (ت): وآثروا.

<sup>(</sup>٦) في (ج): العاقبة.

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٢٥٤).

# وفي «القريبِ» ثلاثة أقوالٍ:

أحدُها: أنَّ التَّوبَةُ فِي الصِّحَةِ، رواهُ أبو صَالِحٍ، عن ابْنِ عبَّ اسِ(١)، وبهِ قالَ السُّدِّيُ، وابْنُ السَّائِب.

والشَّانِي: أَنَّه التَّوبَةُ قَبْلَ مُعاينَةِ مَلَكِ الموْتِ، رَواه ابْنُ أَبِي طلْحَةَ، عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ (٢)، وبهِ قالَ أبو مِجِلزٍ.

والثَّالث: أنَّه التَّوبَةُ قَبْلَ المؤتِ، وبهِ قالَ ابْنُ زيْدٍ فِي آخَرينَ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّيِعَاتِ حَقَّى ٓ إِذَا حَضَرَ اَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُ قَلَ إِلَى تُبْتُ ٱلْتَنَ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمَّ حَكُفًا أَوُ أَوْلَتَهِكَ أَعْتَدُنَا لَحَدُهُمُ ٱلْمَوْتُونَ وَهُمَّ حَكُفًا أَوْ أَوْلَتَهِكَ أَعْتَدُنَا لَكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٨].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَيْسَتِ ٱلتَّوْبَةُ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسَّكِيَّاتِ ﴾.

فِي ﴿ ٱلسَّكِيِّ اتِ ﴾ ثلاثة أقوالٍ:

أحدُها: [أنَّهَا] (٣) الشِّرْكُ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، وعِكرِمَةُ.

والنَّانِي: أنَّهَا النَّفَاقُ، قالَه أبو العَالِيةِ، وسَعِيدُ بْنُ جُبيرٍ.

والثَّالَث: أنَّهَا سَيَّنَاتُ المُسلِمِينَ، قالَه سُفيانُ الثَّورِيُّ، واحْتَجَّ بقوْلِه

تعَالى: ﴿ وَلَا ٱلَّذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمَّ كُفَّارُ ﴾.

قُولُه تعَالى: ﴿ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾.

<sup>(</sup>١) رواه ابسن جريسر الطبري في تفسيره (٦/ ٥١٢)، وابسن أبي الدنيسا في التوبسة (١٤١) مسن طريسق أبي صالم بـه.

<sup>(</sup>٢) رواه ابـن جريـر الطـبري في تفسـيره (٦/ ٥١٢)، وابـن أبي حاتـم (٥٠٠٥) مـن طريـق عـلي بـن أبي طلحـة بـه. في (ف): ابـن عامـر.

<sup>(</sup>٣) من (ف).

# 0

# فِي «الحُضُورِ» قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه السَّوْقُ، قالَه ابْنُ عُمرَ.

والشَّانِي: [أنَّـه](١) مُعاينَـةُ المَلائكَـةِ لِقبْـضِ الـرُّوحِ، قالَـه أبـو سُـليهانَ الدِّمشـقيُّ.

وقدْ رَوى عيليُّ بْسنُ أَبِي طلْحَةَ، عنِ ابْسنِ عبَّساسٍ أَنَّه قَسالَ: أَنْسزَل اللهُ تَعَسالى بعْدَ هذِه الآيَةِ: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِدِ، ﴾... الآيَةَ [النساء: ٤٨](٢).

فحَرَّمَ المغْفِرةَ على مَن ماتَ مُشْركًا، وأَرْجاً أَهْلَ التَّوْحِيدِ إلى مَشِيئَتِه، فعَلَى هذا تكُونُ منشوخة في حقِّ المؤْمِنينَ.

قُولُ مُ تَعَالَى: ﴿ يَمَا أَيُهَا الَّذِبِنَ امَنُوا لَا يَحِلُ لَكُمْ أَن تَرِثُوا النِسَاءَ كَرْهَا وَلَا يَحِلُ لَكُمْ أَن تَرِثُوا النِسَاءَ كَرْهَا وَلَا يَعِلُ لَكُمْ أَن تَرِثُوا النِسَاءَ كَرْهَا وَلَا يَعْمُوهُنَ لِتَا اللهُ عَلَى الله

قُولُه تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَا مَنُوا لَا يَحِلُ لَكُمْ أَن تَرِثُوا ٱللِّسَآءَ كَرْهَا ﴾. سبَبُ نُزولِهَا:

أنَّ الرَّجُـلَ كانَ إِذَا ماتَ، كانَ (٣) أُولِياؤُهُ أَحَـتَّ (١) بامْرَ أَتِـهِ، إِنْ شاؤُوا

<sup>(</sup>١) في الأصل: أن، والمثبت من (ج).

<sup>(</sup>۲) رواه أبو عُبيد القاسم بن سلام في الناسخ والمنسوخ (٤٧٩)، وابن جريسر الطبري في تفسيره (٦/ ٥١٩)، وابن أبي حاتم (٥٠٢٠ - ٥٤٢٣)، وابن المنذر (١٤٨٥) من طريق على بن أبي طلحة به.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) في (ف): أَوْلَى.

زَوَّجُوهَا، وإِنْ شَاؤُوا لم يُزوِّجُوهَا، فنزلَتَ هـذِه الآيَةُ، قالَه ابْنُ عَبَّاسٍ<sup>(۱)</sup>. وقالَ في رِوايَةٍ أُخرى: كانُوا فِي أوَّلِ الإِسْلَامِ إِذَا مَاتَ الرَّجُلُ، قامَ

أَقْرَبُ النَّاسِ مِنه إلَيْهِ(٢)، فيُلْقِي علَى امْرَأْتِهِ ثُوبًا، فيرِثُ نِكاحَهَا(٣).

وقى الَ مُجَاهِدٌ: كَانَ إِذَا تُوفِي الرَّجُلُ، فَابْنُه الأَكْبَرُ أَحَتُّ بِامْرَأْتِهِ، فينْكِحُها إِنْ شَاءَ، أو يُنْكِحُها مَنْ شَاءَ (١)(٥).

وقى الَ أبو أُمَامةَ بْنُ سهْلِ بْنِ حَنِيفٍ: لَمَّا تُوفِّي أبو قيْسِ بْنُ الأَسْلُتِ أَرَادَ ابنُهُ أَن يَسْزَوَّجَ امْرَأَتَهُ مِنْ بعْدِهِ، وكانَ ذلِك لِمُسْم فِي الجاهلِيَّةِ، فنزَلَتْ [١٣٧/] هذه الآيَةُ (١).

ق الَ عِكرِمَةُ (٧)، واسْمُ ه نِه المرْأَةِ: كُبَيْشَةُ (٨) بِنْتُ مَعْنِ بُنِ عَاصِمٍ، وكانَ ه نَذَا فِي العرَب.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۰۷۹ - ۱۹۶۸ )، وأبو داود (۲۰۸۹ - ۲۰۹۰)، والنسائي في الكبرى (۱۱۰۲۸).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٣) أورده الجصاص في أحكام القرآن (٣/ ٤٦) من طريق جويبر، عن الضحاك، به.

<sup>(</sup>٤) في (ج): أو لا ينكحها إن شاء.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٢٣)، وابن المنذر (١٤٩٨) في تفسيره من طريق ابن أبي نجيح، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٠٣٢) من طريق سالم كلاهما (ابن أبي نجيح، و سالم) عن مجاهد، بنحوه.

<sup>(</sup>٦) رواه النسائي في الكبرى (١١٠٢٩)، وابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٢٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٠٣٠) من طريق محمد بن فضيل، عن يجبى بن سعيد، عن محمد بن أبي أمامة، عن أبيه، به.

<sup>(</sup>٧) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٢٢) من طريق ابن جريج، به.

<sup>(</sup>٨) في (ت): كبشة.

وقى الَ أبو مِجِلزٍ: كانتِ الأَنْصَارُ تَفْعَلُهُ. وقالَ ابْنُ زَيْدٍ: كانَ هذَا فِي أَهْلِ الْمَدِينَةِ (۱).

وقالَ السُّدِّيُّ: إِنَّهَا كَانَ ذَلِكَ فِي الأَوْلِياءِ (٢) ما لَمُ تسبقِ المرْأَةُ، فتذْهَبُ إِلَى أَهْلِها، فإنْ ذَهَبَتْ، فهِيَ أَحَقُّ بنفْسِهَا (٣).

وِفِي معْنى قوْلِه تعَالى: ﴿ أَن تَرِثُواْ ٱلنِّسَآ } كَرْهَا ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: أَنْ تَرِثُوا نِكاحَ النِّسَاءِ، وهذَا قوْلُ الجُمهورِ.

والشَّانِي: أَنْ تَرِثُوا أَمْوَالَهَنَّ كَرْهًا، رَوَى ابْنُ أَبِي طلْحَةَ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، قَالَ: كان يُلْقِي حَمِيمُ (١) الميِّتِ على الجَاريَةِ ثُوبًا، فإنْ كانَتْ جِيلَةً تزوَّجَهَا، وإِنْ كانَتْ دَميمِةً حبَسَهَا حتَّى تمُوتَ، فيَرثُهَا (٥).

واخْتلَفَ القُرَّاءُ فِي فتْحِ كافِ «الكَره» وضمِّها، فِي أَرْبِعَةِ مَواضِعَ: هَاهُنَا، وِفِي «التَّوبَةِ»، وفِي «الأحْقافِ» فِي موْضعيْنِ.

فقَرأَ ابْنُ كَثِيرٍ، ونَافِعٌ، وأبو عمْرٍو بفتْجِ الكافِ فِيهِنَّ، وضمَّهُنَّ حَمْزَةُ.

وقَراً عاصِمٌ، وابْن عامِر بالفتْحِ فِي «النِّساءِ» و «التَّوبة»، وبالضَّم فِي «الأَحْقَافِ» (١٠).

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٢٥) من طريق ابن وهب، به.

<sup>(</sup>٢) في (ت)، (ج)، و(ف): للأولياء.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٢٤) من طريق أسباط بن نصر، به.

<sup>(</sup>٤) الحميم: القرابَةُ، وهو القريبُ الَّذي تودُّه ويودُّك.

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٦) السبعة؛ لابن مجاهد (ص: ٢٢٩)، والحجة ؛ للفارسي (٣/ ١٤٤)، والمبسوط؛ للنيسابوري (ص: ١٧٧).

وهُما لُغتانِ، قد ذَكرْنَاهُما فِي «البقرة».

وفِيمَنْ خُوطِبَ بِقُولِه تَعَالى: ﴿ وَلَا تَمْضُلُوهُنَّ ﴾ ثلاثةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه خِطَابٌ للأزْوَاجِ.

ثُمَّ فِي العَضْلِ(١) الَّذِي نَهى عنهُ ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّ الرَّجُلَ كان يكْرَهُ صُحبَةَ امْرَأْتِهِ، ولِمَا عليْهِ مهْرٌ، فيَحبِسُهَا، ويضْرِبُهَا لِتفْتدِي، قالَه ابْنُ عبَّاسِ، وقتادَةُ، والضَّحَّاكُ، والسُّدِّيُّ.

والشَّانِي: أَنَّ الرَّجُل كَانَ ينْكِحُ المرْأَةَ الشَّرِيفةَ، فلعلَّهَا لا تُوافِقُه، فَيُفارِقُهَا على أَنْ لا تَتزَوَّجَ إِلَّا بإذْنِه، ويُشْهِدُ على ذلِك، فإذَا خُطِبَتْ، فأَرْضَتْهُ، أَذِنَ لَمَا، وإلَّا عضَلَهَا، قالَه ابْنُ زيْدٍ(٢).

والتَّالِث: أَنَّهُم كَانُوا بعدَ الطَّلاقِ يعْضُلُونَ، كمَا كَانَتِ الجَاهليَّةُ تَفْعَلُ، فنُهوا عن ذلِكَ، رُوي عن ابْن زيْدِ أيضًا (٣).

وقد ذكرْنَا فِي «البقرَةِ» أنَّ الرَّجُلَ كان يُطلِّقُ المرْأَةَ، ثُمَّ يُراجِعُها، ثُمَّ يُطلِّقُها كذلِكَ أبدًا إِلَى غيْرِ غايَةٍ، يَفْصِدُ إِضْرَارَها، حتَّى نزَلَتْ: ﴿ ٱلطَّلَقُ مَنَّ تَانِ ﴾ [البقرة: ٢٢٩].

<sup>(</sup>١) في (ت): الفضل.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٣٠) من طريق ابن وهب، به.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٣٠) من طريق ابن وهب به.

Q

والقوْلُ الثَّانِي(١): أنَّه خِطابٌ للأوْلِياءِ.

ثُمَّ فِيها(١) نُهُوا عنهُ ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّ الرَّجُلَ كانَ فِي الجاهلِيَّةِ إذا كانَتْ له قرَابَةٌ قرِيبَةٌ، ألْقَى عليْهَا ثوْبَهُ، فلم تَتَزوَّجُ أبدًا غيْرَهُ إِلَّا بإذْنِه، قالَه ابْنُ عبَّاسِ(٣).

والشَّانِي: أنَّ (1) اليتِيمة كانَتْ تكونُ عنْدَ الرَّجُلِ، فيحْبِسُها حتَّى تحُوتُ (٥)، أوْ تَسَرَوَّجَ بابْنِه، قالَه مُجاهِدٌ.

والتَّالِث: أنَّ الأوْلياءَ كانُوا يمْنَعُونَ النِّساءَ مِنَ التَّزوِيجِ، لِيرثُوهُنَّ، رُوى عنْ مُجاهِدِ أيْضًا.

والقوْلُ الثَّالِثُ: أَنَّه خِطَابٌ لِورثَةِ أَزْوَاجِ النِّسَاءِ الَّذِينِ قِيلِ لَمْم: ﴿ لَا يَجِلُ لَكُمُ أَن تَرِثُواْ النِّسَاءَ كَرْهَا ﴾ كانَ الرَّجُلُ يرِثُ امْرأةً قَريبةً، فيعْضُلُها حتَّى يَجِلُ لَكُمُ أَن تَرِثُواْ النِّسَاءَ كَرْهَا ﴾ كانَ الرَّجُلُ يرِثُ امْرأةً قَريبةً، فيعْضُلُها حتَّى [ ١٣٧/ب] تمُوتَ (١٠)، أو تَرُدَّ عليْه صدَاقَها، هذا قوْلُ ابْنِ عبَّاسٍ فِي آخَرينَ (١٠).

وعلى هذا يكونُ الحكامُ مُتَّصِلًا بالأَوَّلِ، وعلى الأَفْوَالِ<sup>(٨)</sup> الَّتِي قَبْلَه يكونُ ذِكْرُ العضْلِ مُنْفصلًا عنْ قوْلِه تعَالى: ﴿ أَن تَرِثُوا ٱلنِّسَآ } كَرَهَا ﴾.

<sup>(</sup>١) في (ج): الثالث.

<sup>(</sup>٢) في (ت): فيها.

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه .

<sup>(</sup>٤) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٥) في (ت): يموت.

<sup>(</sup>٦) في (ت): يموت.

<sup>(</sup>٧) أخرجه أبو داود (٢٠٩٠) من طريق عكرمة به وسبق تخريجه من طرق أخرى.

<sup>(</sup>٨) في الأصل: القول، والمثبت من بقية النسخ.

### وفِي الفاحِشَةِ قُوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها النُّشوزُ على الزَّوْجِ، قالَه ابْنُ مسْعُودٍ، وابْنُ عبَّاسٍ، وقتادَةُ فِي جَاعَةٍ.

والثَّاني: الزِّنَا، قالَه الحسَنُ، وعطاءٌ، وعِكرِمَةُ فِي جَمَاعةٍ.

قدْروى معمَرٌ، عن عطَاءِ الخُراسَانِيِّ قالَ: كانتِ المرْأةُ إذا أَصَابَتْ فاحِشةً، أَخَذَ زوْجُها ما سَاقَ إليها، وأُخْرَجَها، فنُسِخ ذلِك بالحَدِّ(').

ق ال ابْنُ جرير: وهذا القولُ ليْس بصَحِيح؛ لأنَّ الحَدَّ حَقُ اللهِ، والإفْتِداءُ حقٌ للزَّ وَجِ<sup>(٢)</sup>، وليْس أحدُهما مُبطِلًا للآخر، والصَّحِيحُ: أنَّها إذا أتَتْ بأيِّ فاحشةٍ كانَتْ، مِن زنَا الفرْجِ، أو بذَاءَ<sup>(٣)</sup> اللِّسَانِ، جازَ له أنْ يغضُلَها، ويُضيِّقَ عليها حتَّى تفْتَدِيَ<sup>(٤)</sup>.

فأمَّا قوْلُه تعَالى: ﴿ مُّبَيِّنَةِ ﴾.

فقرَأ ابْنُ كثِيرٍ، وأبو بخُرِ، عن عاصِمٍ: «مُبيَّنَةٍ» (٥٠)، و «آيَاتٍ مُبيَّنَاتٍ»، بفتْحِ اليَاءِ فيها جِيعًا.

وقَرأ ابْنُ عامِرٍ، وخُرزَةُ، والكِسَائِيُّ، وحفْصٌ، عن عاصِمٍ: بكسْرِ البَاءِ فِيهِمَا.

<sup>(</sup>١) رواه عبد الرزاق في تفسيره (٥٤٢)، ومن طريقه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٣٢) من طريق معمر به .

<sup>(</sup>٢) في (ج)، و(ف): حقُّ الزوج.

<sup>(</sup>٣) في نسخة: بذاءة.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير ابن جرير الطبري (٦/ ٥٣٢).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ج).

وقَرأَ نافِعٌ، وأبو عمْرِو «مُبيِّنَةٍ» كَسْرًا، و «آياتٍ مُبَيِّنَاتٍ» فَتْحًا(١). وقد سبق ذكرُ «العِشرة».

قُولُه تَعَالى: ﴿ فَعَسَىٰ أَن تَكُرَهُواْ شَيْئًا ﴾.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: رُبَّهَا رُزِقَ (٢) منْهُهَا (٣) ولَـدًا، فجعَـلَ اللهُ فِي ولدِهَا خيرًا كثيرًا (١٠).

وقد نَدَبتِ الآيَةُ إِلى إِمْساكِ المُرْأَةِ معَ الكَراهَةِ لَهَا، ونبَّهتْ علَى معْنَيَيْنِ: أحدُهما: أنَّ الإِنْسانَ لا يعْلَـمُ<sup>(٥)</sup> وُجـوهَ الصَّـلَاحِ<sup>(٢)</sup>، فـرُبَّ مكروهِ عـاد محمـودًا، ومحمـودٍ عـادَ مذمومًا.

والشَّانِي: أَنَّ الإِنسانَ لا يكادُ يجِدُ تَحْبُوبًا ليس فيهِ ما يُكره، فلْيَصْبِر علَى ما يكْرَه لما يُحِبُ.

وأنْشَدُوا فِي هذَا المُعْنَى(٧) [من الطويل]:

وَمَن لَمْ يُغَمِّضْ عَيْنَهُ عَنْ صَدِيقِهِ وَعَنْ بَعْضِ مَا فِيهِ يَمُتْ وَهُوَ عَاتِبُ وَمَنْ يَتَبَّعُ جَاهِدًا كُلَّ عَشْرَةٍ يَجِدُهَا وَلَا يَسْلَمُ لَهُ الدَّهْرَ صَاحِبُ

(۱) السبعة (ص: ۲۳۰)، ومعاني القراءات (۱/ ۲۹۷–۲۹۸)، والحجة (٣/ ١٤٥).

(٢) في (ج): يَرْزُق الله.

(٣) في (ف): منها.

(٤) رواه ابن جريىر الطبري في تفسيره (٦/ ٥٣٩)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٠٤٥\_٥٠٤٨) من طريـق العـوفي، بـه، بنحوه.

(٥) في الأصل: يعمل، والمثبت من بقية النسخ.

(٦) في الأصل: المصالح، وفي (ت): الصِّلَاة، والمثبت من بقية النسخ.

(۷) البيتــان لكثــير عــزة في الشــعر والشــعراء (۱/ ٥٠٤)، وعيــون الأخبــار (٣/ ٢١)، وجمهــرة الأمثــال؛ لأبي هـــلال (٢/ ٥٦)، وبــلا نســبة في العقــد الفريــد (٥/ ١٩٠). قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ أَرَدَتُمُ أَسَتِبْدَالَ زَوْجٍ مَّكَاكَ زَوْجٍ وَ مَاتَيْتُمْ إِحْدَدَهُنَّ وَخُلُونَهُ وَ مَكَاتُ الْ اللهُ اللهُ

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ أَرَدَتُهُمُ أَسْتِبْدَالَ زَوْجٍ زَوْجٍ مَّكَاكَ زَوْجٍ ﴾.

هذا الخِطابُ للرِّجالِ. والزَّوْجُ: المرْأَةُ.

وقد سبَقَ ذِكْرُ «القِنْطارِ» فِي «آل عمران».

قُولُه تَعَالى: ﴿ فَلَا تَأْخُذُواْ مِنْهُ شَكِيًّا ﴾.

إنَّما ذلِكَ فِي حَتِّ مَن وطِئَها، أو خَلا بِهَا، وقدْ بيَّنَتْ ذلِك الآيَةُ الَّتِي بعْدَها.

وفِي البُهتانِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه الظُّلمُ، قالَه ابْنُ عبَّاس، وابْنُ قُتيبةَ(١).

والثَّانِي: البَاطِلُ، قالَه الزَّجَّاجُ (٥).

ومعْنَى الكلام: أَتَأْخُذُونَهُ مُباهِتِينَ آثِمِينَ.

<sup>(</sup>١) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) في (ف): البائنة.

<sup>(</sup>٣) في (ت): فيها.

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (١/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٣١).



قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَكَيْفَ تَأْخُذُونَهُ، وَقَدْ أَفْضَىٰ بِعَضُكُمْ إِلَىٰ بَعْضِ وَأَخَذْ َ َ مِن مُ مِن مُ مَي ثَن قَا غَلِيظًا ﴿ ﴾ [النساء: ٢١].

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَكَيُّفَ تَأْخُذُونَهُ ، ﴾؛ أي: كَيْفَ تَسْتَجِيزُونَ (١) أَخْذَهُ.

[١/١٣٨] وفي «الإِفْضَاءِ» قولانِ:

أحدُهما: أنَّه الجِهاعُ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، ومُجاهِدٌ، والسُّدِّيُّ، ومُقاتِلٌ، وابْنُ قُتيبةً (٢).

والثَّانِي: الحَلْوةُ بِهَا، وإنْ لمْ يغْشَهَا، قالَه الفرَّاءُ(٣).

وِفِي المُرادِ بـ «المِيثاقِ» هَاهُنا ثَلَاثَةُ أَفْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه الَّذِي أَخذَهُ اللهُ للنِّسَاءِ على الرِّجَالِ، الإِمْسَاكُ بِالمَعْرُوفِ (١٠)، أو التَّسْرِيحُ بإِحْسَانٍ. هذَا قوْلُ ابْنِ عبَّاسٍ، والحَسَنِ، وابْنِ سِلمَعْرُوفِ (١٠)، أو التَّسْرِيحُ بإِحْسَانٍ. هذَا قوْلُ ابْنِ عبَّاسٍ، والحَسَنِ، وابْنِ سِلمِينَ، وقتَادَةَ، والضَّحَاكِ، والسُّدِّيِّ، ومُقاتِل.

والثَّانِي: أَنَّه عَقْدُ النِّكَاحِ، قالَه مُجاهِدٌ، وابْنُ زيْدٍ.

والنَّالِث: أنَّه أَمَانَهُ اللهِ، قالَه الرَّبيعُ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا نَنكِحُواْ مَا نَكَعَ ءَابَ آؤُكُم مِنَ النِسَاءِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ ۚ إِنَّهُ، كَانَ فَنجِشَةُ وَمَقْتَاوَسَاءَ سَكِيلًا ﴿ النَّ ﴾ [النساء: ٢٢].

<sup>(</sup>١) في (ت): يستجرؤن.

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (١/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (١/ ٢٥٩).

<sup>(</sup>٤) في (ت): بمعروف.

## قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَا نُنكِحُواْ مَا نَكُعَ ءَابَ آؤُكُم ﴾.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: كَانَ أَهْلُ الجَاهليَّةِ يُحُرِّمُونَ مِا حَرَّم اللهُ إِلَّا امْرَأَةَ الْأَبِ، والجَمْعَ بِيْنَ الأُخْتَيْنِ<sup>(۱)</sup>، فنزَلَتْ هـذِه الآيَـةُ(۲).

وق الَ بعْ ضُ الأنْصَ ارِ: تُوفِّي أَبُو قَيْسٍ بْنُ الأَسْلُتُ (")، فخطَب ابْنُه قَيْسٌ امْرَأْتَهُ، فأَتَتِ النَّبِيَّ عَيَّا لِتَسْتَأْذِنَهُ (ا)، وقالَتْ: إنَّ اكنْتُ أَعِدُهُ ولَدًا، فنزلَتْ هـذِه الآيَةُ (٥).

ق الَ أَبُ و عُمرَ غُلامُ ثعْلَبِ: الَّذِي حصَّلنَ اه [عن ثعْلَبِ] (١)، عن الكُوفيِّينَ، والمُبرِّدِ عن البصرِيِّينَ، أنَّ «النِّكاحَ» فِي أَصْلِ اللَّغةِ: اسْمٌ للجمْعِ بيْنَ الشَّيْئَيْنِ. وقَد سَمَّوا الوطءَ نفْسَهُ نِكاحًا مِنْ غيْر عَفْدٍ (٧).

قالَ الأَعْشَى (^)[من المتقارب]:

## وَمَنْكُوحَـةٍ غَـيْرِ مَمْهُـورَةٍ .......

- (٣) في (ج): أسلت.
- (٤) في (ت): تستأذنه.
  - (٥) سبق تخريجه .
- (٦) ليس في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.
- (٧) انظر: أحكام القرآن (٣/ ٥٠)؛ لأبي بكر الرازي الجصاص.
- (٨) البيت في ديوانه (ص: ١٢٥)، وجمهرة اللغة (ص: ١٢٥٨)، والكامل (ص: ٦٥٥) وعجزه: وأخرى يُقال لها فادها.

<sup>(</sup>١) في (ت): أختين.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٦/ ٥٤٩)، وابن المنذر في تفسيره (١٥٢٣) من طريق عكرمة به.



يعْنِي المُسْبِيَّةَ المَوْطُوءَةِ بغَيْر مهْرٍ ولَا عَقْدٍ.

قالَ القَاضِي أبو يعْلَى: قدْ يُطلَقُ النِّكَاحُ علَى العَقْدِ، قالَ اللهُ تعَالى: هُ إِذَا نَكَحْتُمُ ٱلْمُؤْمِنَ تِ مُرَّ طَلَقَتْمُوهُنَّ مِن قَبْلِ أَن تَمَسُّوهُ ﴿ الْأَحزاب: ٤٩] وهو حقِيقَةٌ فِي الوطْءِ، مجازٌ فِي العقْدِ؛ لأنَّه اسْمٌ للجَمْعِ، والجَمْعُ: إنَّها يكُونُ بالوطْء، فسُمِّي العَقْدُ نِكاحًا؛ لأنَّه سبَبٌ إليه.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ إِلَّا مَا قَدْ سَكَفَ ﴾.

فِيهِ سِنَّةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها بِمعْنَى: بعْدَ ما [قدْ] (١) سلَفَ، فإنَّ اللهَ يغْفِرهُ، قالَه الضَّحَّاكُ، واللهضَلُ. وقالَ الأخْفَشُ: المَعْنَى: لا تنْكِحُوا ما نكحَ آباؤكُم، فإنَّكُم تُعذَّبُونَ بهِ، إلَّا ما قدْ سلَفَ، فقَدْ وضَعَهُ اللهُ عنْكُم (٢).

والثَّانِي: أنَّهَا بِمَعْنى: سِوى مَا قَدْ سَلَفَ، قَالَه الفَرَّاءُ(٣).

والثَّالِث: أنَّها بمَعْنى: لكنْ ما قدْ سلَفَ فدَعُوهُ، قالَه قُطربٌ. وقالَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: لكنْ مَا قد سَلَف، فإنَّه كانَ فاحِشةً.

والرَّابع: أنَّ المعنى: ولا تنْكِحُوا كنِكَاحِ آبائِكُم النِّساء؛ أي: كما نكحُوا على الوُجوهِ الفَاسِدةِ الَّتِي لا تَجُوزُ فِي الإسْلامِ إِلَّا ما قدْ سلَفَ فَي جَاهِلِيَّتِكُم، مِن نكاحٍ لا يَجُوز ابتدَاءُ مِثْلِه فِي الإسْلَامِ، فإنَّه معْفوٌ لكُم عنْه، وهذَا كقول القَائل: لا تفْعَلْ ما فعلْتَ؛ أي: لا تَفْعلْ مِثلَ ما (1)

<sup>(</sup>١) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) معانى القرآن (١/ ٢٥١).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (٣/ ٤٤).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

فعَلْتَ، ذكرَهُ ابْنُ جرير [الطَّبريُّ](١)(٢).

والخامِس: أنَّها بمِعْنى «الوَاوِ» فتقْدِيرُها: ولَا ما قدْ سلَفَ، فيكُونُ المعْنَى: اقْطَعُوا ما أنْتُم عليْهِ مِن نكاحِ الآباءِ، ولا تَبْتَدِئُوا (٣)، قالَه بعْضُ أهْلِ المَعَانِي.

والسَّادسُ: أنَّهَا للاسْتِثناءِ، فتقْدِيرُ الكلامِ: لا تنْكِحُوا ما نكَحَ آباؤُكم مِن النِّسَاءِ بالنِّكَامِ الجائِزِ، إِلَّا ما قدْ سلَفَ منْهُم بالزِّنَا، والسَّفَاحِ، فإنَّهُنَّ حلَالٌ (١٠) لكم، قالَه ابْنُ (٥) زيْدٍ.

[۱۳۸/ب]

قُولُه تَعَالَى: ﴿إِنَّهُ مَا يَعْنِي النَّكَاحَ.

و «الفَاحشَةُ»: ما يفْحُشُ ويقْبُحُ.

و «المقْتُ»: أَشَدُّ البُغْضِ.

وفي المُراد بهذا «المقْتِ» قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه اسْمٌ لهذَا النِّكاح، وكانوا يُسمُّونَ نِكاحَ امْرأةِ الأبِ فِي الجاهلِيَّةِ: مقْتًا، ويُسمُّون الولَدَ مِنْهُ: المَقْتِيُّ. فاعْلَمُ وا أنَّ هذا الَّذي حُرِّم عليْهِم لمِ يزَلْ مُنكرًا عنْدَهُم مَقُوتًا، هذَا قولُ الزَّجَاجِ('').

والثَّانِي: أَنَّه يُوجِبُ مقْتَ اللهِ لِفاعلِهِ، قالَه أبو سُليهانَ الدُّمشقيُّ.

<sup>(</sup>١) من (ف).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن جرير الطبري (٦/ ٥٥٠).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: تبتدلوا، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٤) في (ج): حلائل.

<sup>(</sup>٥) في (ف): أبو.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٣٢).

قوْلُه تعالى: ﴿ وَسَاءَ سَكِيلًا ﴾ قال ابْنُ قُتيبةَ: أي: قبُحَ هذا الفِعلُ طريقًا (١٠).

قُولُهُ تَعَالَىٰ ﴿ حُرِمَتَ عَلَيْكُمْ أُمَّهَ ثَكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَأَخَوْتُكُمْ وَاَخُوتُكُمْ وَبَنَاتُ الأَخْتِ وَأُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الأَخْتِ وَأُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ وَأُمَّهَاتُكُمْ وَبَنَاتُ الْأَخْتِ وَأُمَّهَاتُكُمْ الَّذِي الرّضَعَاتُكُمْ وَالْخَيْتُ وَالْخَوْتُكُمُ وَرَبّيَبِهُكُمُ الَّذِي وَالْخَوْتُ وَالْخَيْتُ وَالْمَهَاتُ فِي وَالْخَوْتُ مِن فِسَآيِكُمُ الَّذِي وَخَلْتُم بِهِنَ فَإِن لّمَ تَكُونُواْ وَخَلْتُم بِهِنَ فَإِن لَمْ تَكُونُواْ وَخَلْتُم بِهِنَ فَإِن لَمْ تَكُونُواْ وَخَلْتُم وَاللّهَ عَنُورًا وَحَلَيْمِلُ أَبْنَا يَعِكُمُ اللّهِ عَلَى اللّهَ كَانَ عَقُورًا رَحِيمًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ كَانَ عَقُورًا رَحِيمًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ كَانَ عَقُورًا رَحِيمًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ كَانَ عَقُورًا رَحِيمًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ كَانَ عَقُورًا رَحِيمًا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّ

قُولُه تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمَّهَا لَكُمُمْ ﴾.

قالَ الزَّجَّاجُ: الأَصْلُ فِي أُمَّهاتِ''': أُمَّاتُ، ولكنِ الهَاءُ زِيدَتْ مُؤكِّدةً، كمَا زِيدَتْ''' فِي: أَهْرِفْتُ المَاءَ، وإِنَّما أَصْلُه: أَرَقْتُ'''.

قوُلُه تعَالى: ﴿ وَأَمَّهَنتُكُمُ ٱلَّتِيَ آَرْضَعْنَكُمْ ﴾ إنَّها سُمِّينَ أُمَّهات، لمُوْضِع الحُرمَةِ.

واَخْتَلَفُوا: هِلْ يُعتبرُ فِي الرَّضَاعِ العَدَدُ، أَمْ لَا؟

فنقَلَ حنْبَلٌ عنْ أَحْدَ: أنَّه يتَعلَّقُ التَّحرِيمُ بالرَّضْعَةِ الوَاحدَةِ(٥). وهوَ

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (١/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: الأمهات، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) في (ت)، (ج)، و(ف): زادوها.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٣/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٥) المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين (٢/ ٢٣٢).

قوْلُ عُمرَ، وعلِيِّ، وابْنِ عُمرَ، (وابْنِ مسْعودٍ) (١)، وابْنِ عبَّاسٍ، والحسَنِ، وطَاوُسٍ، والشَّوْرِيِّ، والنَّه والنِّه والنَّه والنَّ

ونفَ لَ (°) مُحَمَّدُ بُنُ (°) العبَّاسِ عن أَحَدَ: أَنَّه يتَعلَّقُ التَّحْرِيمُ بشلَاثِ رَضَعاتٍ (°). ونقَ ل أبو الحَارثِ عنْ أَحَدَ: أَنَهُ (^) لا يتعَلُّق بأَفَلَ مِن خُسسِ رَضَعاتٍ مُتفرِّقَاتٍ (°)، وهوَ قولُ الشَّافِعيِّ (°).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَأَمَّهَاتُ نِسَآبِكُمْ ﴾.

«أُمَّهاتُ النِّساءِ»: يَحْرُمُن بنَفْسِ العقْدِ على البِنتِ، سَواءٌ دخلَ بالبِنتِ، سَواءٌ دخلَ بالبِنْتِ (١١٠)، أَوْ لَم يذُخُل، وهذَا قولُ عمَرَ وابْنِ مسْعُودٍ وابْنِ عُمَرَ وعِمرَانَ بُن حُصينٍ ومسْرُوقٍ وعطَاءٍ وطاوسٍ والحسَنِ والجُمهودِ.

<sup>(</sup>١) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٢) في (ت)، و(ج)، و(ف): والزهري، والأوزاعي.

<sup>(</sup>٣) المدونة (٢/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٤) المبسوط؛ للسرخسي (٥/ ١٣٤)، و بدائع الصنائع؛ لأبي بكر الكاساني (٤/٧).

<sup>(</sup>٥) في (ت): وقال.

<sup>(</sup>٦) في (ج): عن.

<sup>(</sup>٧) المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين (٢/ ٢٣٣).

<sup>(</sup>٨) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٩) المسائل الفقهية من كتاب الروايتين والوجهين (٢/ ٢٣٢).

<sup>(</sup>۱۰) الأم (٥/ ٢٩).

<sup>(</sup>١١) في (ت): البيت.



وقى الَ عبِلِيُّ ﴿ فَهُ فِي رَجُهُ لِ طلَّقَ امْراْتَهُ قَبْلَ الدُّخُولِ [بِهَا] (١٠): لـه أَنْ يَسْزَوَّج أُمَّهَا (٢). وهذا قولُ مُجاهدٍ، وعِكرمَةَ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَرَبَّيِّبُكُمُ ﴾.

«الرَّبِيبةُ»: بِنْتُ امْرأةِ الرَّجُلِ(٣) مِن غيْرِه. ومعْنَى الرَّبِيبةِ: مرْبُوبةٌ؛ لأنَّ الرَّجُلَ يُربِّيها، وخرَجَ الكلَامُ علَى الأعَمَّ مِن كوْنِ التَّربِيةِ فِي حِجرِ الرَّجُل، لاعلَى الشَّرْطِ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَحَلَّنِّيلُ أَبْنَا يَكُمُ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: الحَلائِلُ: الأَزْوَاجُ. وحَلِيلةٌ بمعْنَى مُحَلِّة، وهي مُشتقَّةٌ مِنَ الحِلل<sup>(٤)</sup>.

وقالَ غيرُه: سُمِّيت بذلِك؛ لأنَّها تَحِلُّ معَه أينتها كانَ.

وقرأتُ على شيخِنا أبي منْصُور اللَّغويِّ، قالَ: الحَلِيلُ: السَّوْءُ، والحَلِيلُ: السَّوْءُ، والحَلِيلَةُ: المرْأَةُ، وسُمِّيا بذلِكَ، إِمَّا لأنَّهَ إي يَلْنِ فِي مؤضِعٍ (٥) واحِدٍ، أو لأنَّ (١) كُلَّ واحِدٍ منْهُ عَالَ صَاحِبَهُ؛ أي: يُنازلُه، أوْ لأنَّ كُلَّ واحِدٍ منْهُ عَالَ أَنْ (٧) غِلَّ وَاحِدٍ منْهُ عَالَ اللهُ إِذَارِ صَاحِبِهِ (٨).

<sup>(</sup>١) من (ف).

<sup>(</sup>٢) ذكره أبو حيان في البحر المحيط (٣/ ٥٨٠).

<sup>(</sup>٣) في (ت): الزُّوج.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٣٥).

<sup>(</sup>٥) في (ج): مكان.

<sup>(</sup>٦) في (ج)، و(ف): ولأن.

<sup>(</sup>٧) في الأصل: يحل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٨) انظر: التكملة والذيل على درة الغواص (ص: ٨٦٥).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ مِنْ أَصْلَىدِكُمْ ﴾.

قالَ عطاءٌ: إِنَّمَا ذَكُر الأصْلَابَ، لأجْلِ الأَدْعِياءِ(١).

والحكامُ فِي قوْلِه تَعالى: ﴿ إِلَّا مَا قَدُ سَلَفَ ﴾ على نحو ما تقدَّمَ فِي الآيةِ الَّتِي قَبْلَها.

وقدْ زَادُوا فِي هذَا قُولَيْنِ آخَريْنِ:

أحدُهما(٢): إِلَّا(٣) ما قد سلَفَ مِن أَمْرِ يعْقُوبَ؛ فإنَّه(١) جَمَع بيْنَ أُمِّ يُوسفَ وأُخْتِها، وهذَا مرْوِيٌّ عنْ عَطاءِ، والسُّدِّيِّ.

وفِيه ضَعْفٌ لِوجهَيْنِ:

أحدُهما: أنَّ هـذا [التَّحريـمَ] (٥) يتَعلَّـقُ بشَرِيعتِنَـا، وليْـسَ كُلُّ الشَّرائِـعِ تَتَّفِـقُ، ولَا وجـهَ للْعفْـوِ عنَّـا فِيـما فعَلَـه غيرُنـا. [١/١٣٩]

والثَّانِي: أَنَّه لو طُولِبَ قائِلُ هذَا بتصْحِيح نقلِهِ، لعَسُر عليْهِ.

والقوْلُ الشَّانِي: أن يكونَ<sup>(۱)</sup> فائِدةُ هذَا الاسْتِثناءِ أنَّ<sup>(۱)</sup> العُقودَ المُتقدَّمةَ على الأُخْتيْنِ لا تنْفَسِخُ، ويكون للإنْسانِ أن يُخْتَارَ إِحْدَاهُما.

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٦١) من طريق ابن جريج، به، بلفظ مطول.

<sup>(</sup>٢) من قوله: (على نحو ما تقدُّم)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٤) في (ج): لأنَّه.

<sup>(</sup>٥) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٦) في (ت)، و(ف): تكون.

<sup>(</sup>٧) ليست في (ف).

ومنْهُ حِدِيثُ فَيروز الدَّيلمِيِّ قالَ: أَسْلَمْتُ وتَحْتِي (١) أُختَانِ، فأتَيْتُ النَّبِيَّ عَيْكِ فَقَالَ: "طَلِّقْ إِحْدَاهُمَا"(٢)، ذكرَهُ القاضِي أبو يعْلَى رحمه الله.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَٱلْمُحْصَنَتُ مِنَ ٱلنِّسَاءِ إِلَّا مَامَلَكَتْ أَيْمَنُكُمْ مُ كِنَبَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ۚ وَأُحِلُّ لَكُمْ مَّا وَرَآءَ ذَالِكُمْ أَن تَبْتَغُواْ بِأَمْوَالِكُمْ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَفِحِينَ فَمَا ٱسْتَمْتَعْنُم بِهِ مِنْهُنَّ فَعَاتُوهُنَّ أُجُورَهُنَ وَيضَةٌ وَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَضَيْتُم بِهِ مِنْ بَعْدِ ٱلْفَرِيضَةُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلِيمًا صَكِيمًا ١٤٠ ﴾ [النساء: ٢٤].

قُولُه تَعالَى: ﴿ وَٱلْمُحْصَنَاتُ مِنَ ٱلنِّسَآ ، ﴾.

أمَّا سبَتُ نُزوهَا:

فرَوى أبو سَعِيدِ الخُدْرِيُّ قالَ: أَصَبْنَا سبَايَا يوْمَ أَوْطَاس المُنَّ أَزْوَاجٌ، فَكَرِهْنَا أَنْ نَقَعَ عَلَيْهِنَّ، فَسَأَلْنَا النَّبِيِّ عَلَيْهِ، فَنَزَلَتْ هـذِه الآية، فا سْتَحْلَلْنَا هُنَّ (٣).

فَأُمَّا خِلافُ القُرَّاء:

فقراً ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرِو، وعَاصِمٌ، وابْنُ عامِرٍ، وحْمَزَةُ بفتْح الصَّادِ فِي كُلِّ القُرآنِ.

(١) في (ت): وعندي.

<sup>(</sup>۲) رواه أبسو داود (۲۲٤٣)، والترمــذي (۱۱۲۹) و(۱۱۳۰) ابــن ماجــة (۱۹۵۱)، وأحمــد (٤/ ٢٣٢)، وعبد الرزاق في مصنف (١٢٦٢٧)، وابن أبي شيبة في مصنف (١٧١٨١)، وابسن حبسان في صحيحه (٤١٥٥)، والطبراني في الكبسير (٨٤٣- ٨٤٥) وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٤٥٦)، وأبو داود (٢١٥٥)، والترمني (٣٠١٦–٣٠١٧)، والنسائي في المجتبى (٣٣٣٣)،وفي الكبرى (٣٤٦٧ - ٥٤٦٨ - ١١٠٣١ - ١١٠٣١) وغير هم.

وفتَحَ الكِسَائِيُّ الصَّادَ فِي هـذِه وحْدَهَا، وقراً سائِرَ القُرآنِ بالكَسْرِ «والمُحصِنَات» و«مُحصِنَات» (١٠).

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: والإِحْصَانُ: أن تُحصِّنَ الشَّيءَ، وتَمَنَعَ (٣) منْهُ، فالمُحصناتُ: ذَواتُ الأزْوَاجِ الأنَّ الأزْوَاجَ أَحْصَنُوهُ منَّ، ومنَعُوا مِنْهُ نَّ. والمُحصناتُ): الحَرائِرُ وإنْ لم يكُنَّ مُتزوِّجَاتٍ الأنَّ الحُرَّة تُحصَّنُ وليُسَت كالأَمَةِ، والمُحصناتُ: العَفائِيفُ (١).

### وفي المُرادِ بالمُحصنَاتِ هُنا(٥) ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: ذَواتُ الأزْوَاجِ. وهذَا قولُ ابْنِ عبَّاسٍ، وسَعيدِ بْنِ الْسيِّبِ، والحَسَنِ، والنَّخعيِّ، وابْنِ جُبير (٢)، وابْنِ زيْدٍ، والفَرَّاء، وابْنِ قُتيبةً، والزَّجَّاج (٧).

والشَّانِي: العَفائِفُ، فإنَّهُنَّ حرَامٌ علَى الرِّجالِ إلَّا بعقْدِ نِكاحٍ، أوْ مِلكِ يمِينٍ. وهذَا قولُ عُمرَ بُنِ الخطَّابِ، وأبي العَالِيةِ، وعطَاءٍ، وعبيدَةَ، والسُّدِّيِّ.

<sup>(</sup>١) السبعة (ص: ٢٣٠)، وانظر: معاني القراءات (١/ ٢٩٩)، والحجة (٣/ ١٤٦).

<sup>(</sup>٢) في (ف): يحصن.

<sup>(</sup>٣) في (ف): ويمنع.

<sup>(</sup>٤) انظر: تأويل مشكل القرآن (١/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٥) في (ج), و(ف): هاهنا.

<sup>(</sup>٦) في (ت): وابن جبير والنخعي.

<sup>(</sup>٧) انظر: معماني القرآن (١/ ٢٦٠)، وغريب القرآن (١/ ١٢٣)، ومعماني القرآن وإعرابه (٢/ ٣٥).

والثَّالَث: الحَرائِر. فالمعْنَى: أَنَّهُنَّ حرَامٌ بعْدَ الأَرْبَعِ اللَّوَاتِي ذُكِرْنَ فِي أَوَّلِ الشُّورة، رُوي عنِ ابْنِ عبَّاسِ<sup>(۱)</sup>، وعبيدَةً (۲)(۲).

أحدُهما: أنَّ معْناه: إِلَّا ما ملكَتْ أَيْهانُكُم مِنَ السَّبَايا فِي الخُروبِ، وعلَى هذَا تأوَّلَ الآية عليُّ، وعبْدُ الرَّحنِ بْنُ عوْفِ ('')، وابْنُ عمرَ، وابْنُ عبَّاس، وكانَ هؤلاء لا يَروْنَ بيْعَ الأَمَة طَلاقًا.

والشَّانِي: إِلَّا ما ملكتُ أَيْمانُكُم مِنَ الإِمَاءِ ذَوَاتِ الأَزْوَاجِ، بسَبْيِ أَوْ عَيْرِ سَبْيٍ، وعلى هذا تأوَّلَ الآيَةَ ابنُ مسْعُودٍ، وأُبيُّ بْنُ كعْب، وجابِرُ بْنُ عَيْرِ سَبْي، وعلى هذا تأوَّلَ الآيَةَ ابنُ مسْعُودٍ، وأُبيُّ بْنُ كعْب، وجابِرُ بْنُ عَيْرِ سَبْي، وعلى هذا تأوّل الآيَة ابنُ مسْعُودٍ، وأُبيُّ بْنُ كعْب، وجابِرُ بْنُ عَيْرِ سَبْعَ الأَمَةِ طَلاقًا.

وقد ذكر ابْنُ جرير، عن ابن عبّاس (٢)، وسعيدِ بن المُسيّبِ (٧)،

<sup>(</sup>۱) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٦/ ٥٩٦)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٣٩ ٥ – ٥١٤١)، وابن المنذر في تفسيره (١٦٠٣)، والبيهقي في الكبرى (٧/ ٢٨٢)، وفي الصغرى (٢٤٥٩)، ومعرفة السنن والآثبار (١٣٩١٩) من طريق علي بن أبي طلحة به.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: وأبي عبيدة.

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٨٢).

<sup>(</sup>٤) (بن عوف) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) (بن عبد الله) ليس في (ت)، و(ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جرير الطبري (٦/ ٥٦٦) من طريق قتادة به.

<sup>(</sup>۷) رواه مالك في الموطأ (۲/ ٥٤١ رقم ٣٩)، وعبد الرزاق في مصنف (٥٤٧)، وابن أبي شيبة (١٦٨٩٢)، وابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٦٦)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥١١٠)، والبيهقي في الكبرى (٧/ ٢٧٢) من طريق الزهري به .

والحسَنِ(١): أنَّهُم قالوا: بيْعُ الأمَّةِ طَلاقُهَا.

والأوَّلُ أَصَحُّ؛ لأنَّ النَّبِيَ عَلَيْهُ حَيَّر بَرِيرَةَ إِذْ أَعْتَقَتْهَا عَائِشَةُ رَضَى لِللَّهُ عَنْهَا، بينَ المقامِ مع زوْجِهَا الَّذي زوَّجَهَا منه سَادَتُها فِي حَالِ رقِّها، وبين فِراقِهِ، ولم يجعَلِ النَّبِيُ عَلِيْهُ عِتى عَائِشةَ إِيَّاهَا طَلاقًا، ولو كانَ طَلاقًا لم يكن لِتخْيِيرِه [١٣٩/ب] إيَّاهَا معنَّى.

ويدلُّ علَى صِحَّةِ القوْلِ الأوَّلِ ما ذكرْنَاه مِن سبَبِ نُزولِ الآيَةِ.

وعلى القوْلِ الشَّانِي: العَفائِفُ حرَامٌ إِلَّا بمِلْكِ، والمِلْكُ يكونُ عقدًا، ويكونُ مِلْكَ يمِين.

وعلَى القوْلِ الثَّالِث: الحرائِرُ حرَامٌ بعدَ الأَدْبَعِ إِلَّا ما ملَكتْ أَيُمَانُكُم مِنَ الإِمَاءِ، فإنَّهُنَّ لم يُحصَرِنَ بعَدَدٍ جملةً (٢).

قُولُه تعالى: ﴿ كِنَبَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: هُوَ منْصُوبٌ (عَمْمُولٌ) (") عَلَى التَّوْكِيدِ، مَحْمُولٌ عَلَى المَعْنَى؛ لأنَّ المُعْنَى ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ أَمَّهَكَ ثَكُمْ ﴾: كتَب اللهُ عليْكُم هذا كِتبًا، قَالَ ("): ويجُوزُ أَنْ ينتصِبَ على جِهةِ الأَمْرِ، ويكُونُ «عليْكُم» مُفسرًا لَهُ ونُ المُعْنَى: الزَّمُوا كتَابَ اللهِ (").

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير الطبري (٦/ ٥٦٦) من طريق قتادة به.

<sup>(</sup>٢ اليست في (ت)، (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>١٣) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٤٤ من قوله: (قال الزجاج)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٥١ معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٣٦).

قَالَ: ﴿ وَأُحِلَ لَكُمُ مَّا وَرَآءَ ذَلِكُمْ ﴾؛ أي: ما (١) بعْدَ هـذِه الأشْيَاءِ، إِلَّا أَنَّ السُّنَةَ قد حَرَّمتْ تزويجَ المرْأةِ علَى عمَّتِهَا، وتزويجَهَا علَى خالتِهَا (١).

وقَرأ ابْنُ السَّميفَعِ، وأبو عِمرانَ: «كَتَبَ اللهُ عَلَيْكُمْ» بفتْحِ الـكافِ، والتَّاءِ، والبَاءِ، مِن غيرِ ألِفٍ، ورفْع الهَاءِ".

وقَرأَ ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عَمْرِو، وابْنُ عامِرٍ: «وَأَحَلَّ» بفتْحِ الْحَاءِ. وقرزاً هُزَةُ، والكِسَائِيُّ، [وحفْصٌ عن عَاصِمِ](''): بضمَّ الألِفِ('').

**\*\*\*** 

<sup>(</sup>١) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٩٠١٥-٥١١٥)، ومسلم (١٤٠٨) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه: أن رسول ﷺ قال: «لا يجمع بين المرأة وعمتها، ولا بين المرأة وخالتها».

<sup>(</sup>٣) هي قراءة شاذة، انظر: مختصر ابن خالويه (ص: ٣٢)، والمحتسب؛ لابن جنبي (ص: ١٨٥)، والكامل للهناي (ص: ٥٢٦)، وإعراب القراءات للعكري (١/ ٣٧٨).

<sup>(</sup>٤) من (ف).

<sup>(</sup>٥) السبعة (ص: ٢٣١)، وانظر: معاني القراءات (١/ ٢٠٠)، والحجة (٣/ ١٥٠).

# فَضُلُ

وذَهَبَتْ طَائِفَةٌ إِلَى أَنَّ التَّحليلَ المَذْكُورَ فِي الآيَةِ منْسُوخٌ بِهذا الحدِيثِ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ أَن تَبْتَعُوا بِأَمَوَ لِكُمْ ﴾؛ أي: تطلُبوا إِمَّا بِصدَاقِ فِي نسكَاحٍ، أَوْ ثمَن فِي مِلْكِ.

﴿ مُحَصِنِينَ ﴾ قالَ ابْنُ قُتيبةَ: مُتزوِّجِينَ (٣). وقالَ الزَّجَاجُ: عاقِدينَ التَّزُويجَ (١). وقالَ غيرُهما: مُتعفِّفِينَ غيرُ زَانِينَ (٥).

و «السِّفَاحُ»: الزِّنَا.

ق الَ ابْنُ قُتيبةَ: أَصْلُه مِن سَفَحْتُ القِرْبَةَ: إِذَا صَبَبْتُهَا، فَسُمِّي الزِّنَا سِفَاحًا؛ لأَنَّه يصبُ (١) النُّطفةَ، وتَصُب المرْأةُ النُّطفَةَ (٧).

<sup>(</sup>١) في (ج): وعلى.

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه.

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (١/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٣٨).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير مجاهد (١/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٦) في (ج): يصيب.

<sup>(</sup>٧) غريب القرآن (١/٣٢٣).

وق الَ ابْنُ ف ارِسِ: السِّفَاحُ: صَبُّ المَّاءِ بِلا عَفْدٍ، ولا نِكاحٍ، فه وَ كالسَّيْءِ يسفَحُ ضَياعًا(١).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَمَا أَسْتَمْتَعْنُمُ بِهِ مِنْهُ نَ فَاتُّوهُنَّ أُجُورَهُ ﴿ ﴾.

فيهِ قُوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ الإستِمتاعُ فِي النِّكاحِ بالمُهورِ، قالَ ابْنُ عبَّ اس، والحسن، ومُجاهِدٌ، والجُمهورُ.

والشَّانِي: أنَّه الإستِمتاعُ إلى أَجَلٍ مُسمَّى مِن غيْرِ عَفْدِ نِكَاحٍ. وقدْ رُوي عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ أنَّه كان يُفْتي بِجوازِ المُتعةِ، ثُمَّ رَجَعَ عنْ ذَلِكَ ("). وقدْ تكلَّفَ قومٌ مِن مُفسِّري القُرَّاءِ، فقالُوا: المُرادُ بِهذِه الآية نِكاحُ المُتعَةِ، ثُمَّ نُسختْ بها رُوي عنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّه: «نَهَى عَنْ مُتعَةِ النِّسَاءِ» ("). وهذَا تَكلُّ فُ (") لَا يُحتَاجُ إليه؛ لأنَّ النَّبِيِّ عَلَيْ أَجازَ المُتعة، ثُمَّ منعَ مِنها، فكانَ قوْلُه منشوخًا بقوْلِه.

[١٤٠] وأمَّا الآيةُ؛ فإنَّها لم (٥) تَتضمَّنْ جوَازَ المُتعةِ؛ لأَنَّه تعَالى قالَ فِيها: ﴿ أَن تَبَعُوا إِلْمَ مُعَلِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ ﴾ فدلً ذلك على النِّكاحِ الصَّحِيحِ.

<sup>(</sup>١) مقاييس اللغة (٣/ ٨١).

<sup>(</sup>٢) انظر: المصنف؛ لعبد الرزاق (١٤٠٣٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٢١٦ - ٥١١٥ - ٥٥٣١)، ومسلم (١٤٠٧) من حديث علي يسن أبي طالب رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٤) في (ت): تكليف.

<sup>(</sup>٥) من قوله: (منع منها)... إلى هنا ساقط من (ت).

قالَ الزَّجَاجُ: ومعْنَى قوْلِه تعالى (۱): ﴿ فَمَا ٱسْتَمْتَعْنُم بِهِ مِنْهُنَ ﴾ فَا الرَّجَاجُ: ومعْنَى الشَّرِيطةِ الَّتِي جرَتْ، وهو قوْلُه: ﴿ مُحْصِنِينَ غَيْرَ مُسَافِحِينَ ﴾ أي: عَاقدِينَ التَّزُوينَ ﴿ فَعَاتُوهُنَ أُجُورَهُ ﴿ فَعَالَوُهُنَ أُجُورَهُ ﴿ فَعَالَوُهُنَ أُجُورَهُ ﴿ فَعَالَوُهُنَ أُجُورَهُ ﴿ فَعَالُوهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللَّا الللَّهُ الللللللَّ الللللللللللللللللللللَّا اللللللللِهُ الللللللللللللللللللللللّ

ومَنْ ذَهَبَ فِي الآيَةِ إلى غَيْرِ هذَا، فقَدْ أَخْطَأَ، وجهِلَ اللَّغةَ. قُولُه تَعَالى: ﴿ وَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَرَضَيْتُ مَ بِدِ، مِنْ بَعْدِ ٱلْفَرِيضَكَةِ ﴾. فِيهِ سِتَّةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّ معنَاهُ (٣): لا جُناحَ عليْكُم (١) فيمَا تركتُهُ المرْأَةُ مِن صَداقِهَا، أَوْ وَهبَتْ (١) لِزوجِهَا، هذا مرْويٌ عنِ ابْنِ عبَّاسِ (٢)، وابْنِ زيْدٍ (٧).

والشَّانِي: ولا جُناح علَيْكُم فَهَا تَراضَيْتُم بِهِ مِنْ مَقَامٍ، أَو فُرقَةٍ بعْدَ أَدَاءِ الفَريضَةِ، رُوي عن ابْن عبَّاس أيضًا (٨).

<sup>(</sup>١) في الأصل: ومعنى الآية، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٣٨).

<sup>(</sup>٣) في (ج): معنى.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) في (ج): ووهبته.

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٩٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٣٦٥)، وابن المنذر في تفسيره (١٥٩٩)، والنَّحاس في الناسخ والمنسوخ (١/ ٣٢٨) من طريق علي بن أبي طلحة، به.

<sup>(</sup>٧) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٩١) من طريق ابن وهب به.

<sup>(</sup>٨) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٥٩٠)، ابن أبي حاتم في تفسيره (١٣٦٥)، وابن المنذر في تفسيره (١٥٩٩)، والنَّحاس في الناسخ والمنسوخ (١/ ٣٢٨) من طريق علي بن أبي طلحة، به.

والثَّالَث: ولا جنَاحَ عليْكُم أيُّها الأَذْوَاجُ إِذَا أَعْسِرْتُم بعْدَ الفرْضِ لِنسَائِكُم فيمَا ترَاضَيْتُم بهِ مِن أَنْ يُنْقِصنَكُم ('')، أو يُبْرِئَنَّكُم، قالَه أبو('') شُليانَ التَّيْمِيُّ.

والرَّابِعُ: لا جُناحَ عليْكُم إذا انْفَضى أَجَلُ الْمُتعةِ أَنْ يَزِدْنَكُم فِي الأَجَلِ، وَتَزيدُونَهُنَّ فِي الأَجْرِ مِن غيْرِ اسْتِبْرَاء، قالَه السُّدِّيُّ. وهو يعُودُ إلى قِصَّةِ المُتعة.

والخامس: لا جُناحَ عليْكُم أَنْ تَهبَ المرْأَةُ للرَّجُل مهْرَهَا، أو بهبَ هوَ للَّتي لم يدْخُل بِها نِصفَ اللَه رِ(") الَّذِي لا يجبُ عليْهِ. قالَه الزَّجَّاجُ(١).

والسَّادس: أنَّه عَامٌ فِي الزِّيادةِ، والنُّقصانِ، والتَّأْخِير، والإِبْرَاءِ، قالَه القَاضي أبو يَعْلَى.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَن لَمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوْلًا أَن يَنكِحَ الْمُحْصَنَتِ الْمُؤْمِنَتِ فَمِن مَا مَلَكَتْ أَيْمَانِكُمْ مِن فَلَيَتِكُمُ الْمُؤْمِنَتِ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ أَلْمُؤْمِنَتِ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُمْ مِن المُؤْمِنَتِ فَمِن مَا مَلَكَتْ أَيْمَانِكُمْ مِن الْمُوْمِنَ بِإِذِنِ آهْلِهِنَّ وَءَاتُوهُ كُمُ الْمُؤْمِنَ بِالْمَعْمُوفِ مُحْصَنَتٍ بَعْضُكُم مِن ابْعَضِ فَان بَعْضَ فَان بِإِذِنِ آهْلِهِنَ وَءَاتُوهُ كَانُوهُ كَا أَمُحُصَنَتِ وَلَا مُتَخْصَنَتِ مِن الْعَدَاتِ فَإِنْ آمُحْصَنَ فَإِنْ أَتَيْنَ مِنكُمْ وَأَن تَصْبِرُوا خَيْرٌ مَا عَلَى الْمُحْصَنَتِ مِن الْعَدَاتِ وَلا لَمَتْ فِلْكَ لِمَنْ خَشِي الْعَنَتَ مِنكُمْ وَأَن تَصْبِرُوا خَيْرٌ مَا عَلَى الْمُحْصَنَتِ مِن الْعَدَاتِ وَلا لَكَ لِمَنْ خَشِي الْعَنتَ مِنكُمْ وَأَن تَصْبِرُوا خَيْرٌ لَكُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [النساء: ٢٥].

<sup>(</sup>١) في الأصل: ينقصكم، والمثبت ن بقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٣) في (ت): مهرها.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٣٩).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَمَن لَّمْ يَسْتَطِعْ مِنكُمْ طَوَّلًا ﴾.

«الطَّوْلُ»: الغِنَى والسِّعَةُ فِي قَوْلِ الجَمَاعةِ.

و«المحصناتُ»: الحَرائِرُ.

ق الَ الزَّجَ اجُ: والمعْنَى: من (١) لم يقدِرْ علَى مهرِ الحُرَّةِ، يُق ال: قد ط الَ فُلانٌ طَ وُلاً علَى فُلانٍ؛ أي: كان له فض لٌ عليْهِ فِي القُدرَةِ (١).

والمُرادُب «الفَتياتِ» هَاهُنا: المَمْلُوكاتُ، يُقال: للأمَةِ: فتَاةٌ، وللعبُدِ: فتَّى، وقد سُمِّي بِهَذا الاسْمِ مَنْ ليْسَ بِممْلُوكِ.

(ق الَ الشَّيْخُ) (٣): قرَأْتُ عَلَى شيخِنَا أَبِي منْصُورِ اللَّغُويِّ ق الَ: المُتفتيةُ: الفَتَاةُ المُراهقَةُ (١)، و[قدْ] (٥) يُق ال للجارِيةِ الحدثَةِ (٢): فتَاةٌ، وللْغُلام: فتَى (٧).

قىالَ القُتيبيُّ: وليْسَ الفتَى بمعْنَى الشَّابِّ والحدَثِ، إِنَّمَا هوَ بمعْنَى الكَامِل الجَوْلِ مِنَ الرِّجَالِ<sup>(۸)</sup>.

فأمَّا ذِكْرُ «الإيمانِ» فشرْطٌ فِي إِباحتِهِنَّ، ولا يجوزُ نِكاحُ الأمَةِ الكتَابِيَّةِ، هذا قولُ الجُمهور.

<sup>(</sup>١) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٣٩).

<sup>(</sup>٣) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٤) في (ج): والمراهقة.

<sup>(</sup>٥)من (ت).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٧) تهذيب اللغة (٧/ ١٨٤).

<sup>(</sup>٨) التكملة والذيل على درة الغواص (١/ ٨٥٧)، وانظر: تهذيب اللغة (١٤/ ٢٣٣)، ولسان العرب (١٥/ ١٤٦).

0

وقالَ أبو حَنِيفةً: يجوزُ(١).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَأَللَّهُ أَعْلَمُ بِإِيمَانِكُم ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: معناه: اعْملُوا علَى ظاهِرِكُم فِي الإِيمَانِ، فإنَّكُم مُتعبَّدُونَ بِها ظهَرَ مِن بعضِكُم لِبعْضِ (٢).

قَالَ: وفِي قُولِه تَعَالَى: ﴿ بَعْضُكُم مِّنَ بَعْضٍ ﴾ وجْهَانِ:

أحدُهما: أنَّه أرَادَ النَّسبَ؛ أي: كُلُّكُم ولَدُ آدَمَ.

ويجوزُ أن يكُونَ معْنَاهُ: دِينكُم واحِدٌ؛ لأنَّه ذَكرَ هاهُنا الْمؤمنَاتِ.

وإِنَّما قِيلَ هُم ذلِك؛ لأنَّ العرَبَ كانَتْ تطْعَنُ فِي الأَنْسَابِ، وتفْخَرُ العَبِيدِ الأَحْسَابِ، وتُسمِّي ابْن الأَمَة: الهَجِينَ، فأَعْلَم اللهُ عَلْن أَمْرَ العَبِيدِ وغيرِهِم مُستو فِي بابِ الإِيْمَانِ، وإِنَّما كُره التَّزويجُ بالأَمَةِ، وَحَرُمَ إذا وجَدَ إلى الحُرَّةِ سَبِيلًا؛ لأنَّ وَلَدَ الحُرِّ مِنَ الأَمَةِ (٣) يَصِيرُ (١) رَقِيقًا، ولأنَّ الأَمَةَ ممتهنةٌ فِي عِشرَةِ الرِّجَالِ، وذلِكَ يشقُّ على الزَّوْج (٥).

ق الَ ابْنُ الأنْبَارِيِّ: ومعْنَى الآيَةِ: كُلُّكَم بنُو آدمَ، ف لا يتدَاخلْكُم شُمُوخٌ وأَنفَةٌ مِن تروُّج (٢) الإِمَاءِ عنْدَ الصَّرُورةِ.

<sup>(</sup>١) انظر: المبسوط (٥/ ١١٠)، و بدائع الصنائع (٢/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٤٠).

<sup>(</sup>٣) في (ت)، (ج)، و(ف): لأن ولد الأمة من الحرِّ.

<sup>(</sup>٤) في (ج)، و(ف): يصيرون.

<sup>(</sup>٥) ذكره السمر قندي في بحر العلوم (١/ ٢٩٥).

<sup>(</sup>٦) في (ج)، و(ف): تزويج.

وقالَ ابْنُ جريرٍ: فِي الكلَامِ(١) تَقْدِيمٌ وتأْخِيرٌ، تَقْدِيرُه: ومَنْ لَم يسْتطِعْ مِنكِم طُوْلًا أَن ينْكِحَ المُحصناتِ فلْينْكِحْ بعْضُكُم مِنْ بعْضٍ؛ أي: لينكِحْ هِذَا فتَاةَ هِذَا(١).

قُولُه تعَالى: ﴿ فَأَنكِ حُوهُنَ ﴾ يعْنِي: الإمِاءَ ﴿ بِإِذْنِ أَهْلِهِنَ ﴾؛ أي: سَادَتِهِنَّ.

و«الأُجورُ»: الْمُهورُ.

وِفِي قَوْلِهِ: ﴿ إِلَّهُ مُعُرُونِ ﴾ قُولُانِ:

أحدُهما: أنَّه مُقدَّمٌ فِي المعْنَى، فتَقدِيرُه: فانْكحُوهُنَّ بِإذْنِ أَهْلِهِنَّ بِالْفِينَ الْمُلِهِنَّ المُعْرُوفِ؛ أي: بالنِّكَاحِ الصَّحِيلِ ﴿ وَءَاتُوهُ رَاكُ الْجُورَهُنَ ﴾.

والنَّانِي: أنَّ المعْنَى: وآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ بالمعْرُوفِ، كمُهورِ أَمْثَالِهِنَّ.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ مُحْصَنَتٍ ﴾: عَفَائِفَ غَيْرَ زَوَانٍ ﴿ وَلَا مُتَّخِذَاتِ الْحَالِمَةُ عُلَاتُ عَفَائِفَ عَيْرَ زَوَانٍ ﴿ وَلَا مُتَّخِذَاتِ الْحَدَانِ ﴾ يعْنِي: أَخِلَاءَ، كانَ الجاهليَّةُ يُحُرِّمُونَ ما ظهَرَ مِنَ الزِّنَا، ويَستحلُّونَ مَا ظهَرَ مِنَ الزِّنَا، ويَستحلُّونَ مَا خَفِي (٣).

وق الَ فِي رِوايةٍ أُخرى: «المُسافِحاتِ»: المُعلِنَاتِ بالزِّنَا. و «المُتَّخذاتِ أخدَان»: ذاتِ الخَلِيلِ الوَاحِدِ<sup>(1)</sup>.

وقالَ غيرُه: كانتِ المرأةُ تتَّخِذُ صَدِيقًا تَزْنِي معَهُ، ولا تَزنِي معَ غيرِه.

<sup>(</sup>١) قرله: (في الكلام) ليس في (ج).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن جرير الطبري (٦/ ٢٠١).

<sup>(</sup>٣) رياه ابن جرير في تفسيره (٦/ ٣٠٣) من طريق عطية العوفي، به.

<sup>(</sup>٤) انظر: الأثر السابق.



قُولُه تَعَالى: ﴿ فَإِذَاۤ أُحْصِنَّ ﴾.

قراً ابْنُ كثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرِو، وابْنُ عامِرٍ: «أُحْصِنَّ» مَضْمُومةَ الألِفِ(۱).

وقَراً حُمْزَةُ، والكِسَائِيُّ، وأبو بَكْرٍ، والمُفضَّلُ عنْ عاصِمٍ: بفتْحِ الألِفِ، والصَّادِ<sup>(۱)</sup>.

ق الَ ابْنُ جَريرٍ: مَنْ قَراً بالفتْحِ، أَرَادَ: أَسْلَمْنَ، فَصِرْنَ مَمْنُوع اتِ الفُروجِ عِنِ الحَرَامِ بالإِسْلامِ، ومَنْ قَراً بالضَّمِّ، أَرَاد: فإِذَا تزَوَّجْنَ، فَصِرْنَ مَمْنُوعَ اتِ الفُروجِ مِنَ الحَرَام بِالأَذْوَاجِ(٣).

فأمَّا «الفَاحِشةُ»، فهِيَ الزَّنَا. وَ«اللُّحْصَنَاتُ»: الحَرائِرُ. و «الْعَذَابُ»: الحَدَّدُ.

ق الَ القَ اخِي أبو يعْ لَى: وليْسَ الإسلامُ والتَّزويبُ شرْطًا فِي إِيجَابِ الْحَدَّ علَى الأَمَة، بل يجِبُ وإِنْ عُدِما، وإِنَّها شُرِطَ الإِحْصَانُ فِي الحَدِّ؛ لئلًّا يتوهَّمَ مُتوهِّمٌ أنَّ عليْهَا نِصفَ مَا على الحُرَّةِ إِذَا لَم تكُنْ مُحَصنةً، وعليْهَا مِثْلُ مَا على الحُرَّة إذا كانَت مُحصنةً.

قوْلُه تعَالى: ﴿ ذَالِكَ ﴾ الإشارَةُ إلى إباحَةِ تزْوِيجِ الإِمَاءِ.

<sup>(</sup>١) في الأصل: بالألف، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) السبعة (ص: ٢٣١)، ومعاني القراءات (١/ ٣٠٠)، والحجة (٣/ ١٥١).

<sup>(</sup>٣) تفسيره (٦/ ٢٠٥).

## وِفِي ﴿ ٱلْعَنَتَ ﴾ خَمْسَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه الزِّنَا، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، والشَّعبيُّ، وابْنُ جُبيرٍ، ومُجاهدٌ، والضَّحَّاكُ، وابْنُ زيْدٍ، ومُقاتِلٌ، وابْنُ قُتيبة (۱).

والثَّانِي: أَنَّه الهَلاكُ(٢)، ذكرَهُ أَبُو عُبيد، والزَّجَّاجُ(٣).

والثَّالث: لِقاءُ المشقَّةِ فِي محبَّةِ (١) الأَمَةِ، حكَاهُ الزَّجَّاجُ (٥).

والرَّابع: أنَّ العَنتَ هَاهُنا: الإِثْمُ.

والخامسُ: أنَّ العُقوبةُ الَّتِي تُعْنِتُهُ ('')، وهي ('') الحَدُّ، ذكرَهُمَا ابْنُ جَريرِ الطَّبَرِيُّ (^).

قَالَ القَاضي أَبُو يعْلَى: وهذِه الآيَةُ تدُلُّ علَى إِباحَةِ نِكاحِ الإِمَاءِ المُؤمنَاتِ بشرْطَيْن:

أحدُهما: عدَمُ طَولِ الحُرَّةِ.

والشَّانِي: خوْفُ الزِّنَا، وهذَا قوْلُ ابْنِ عبَّاسٍ، والشَّعبيِّ، وابْنِ جُبيرٍ، [١٤١/أ] ومشرُوقٍ، ومخْحُولِ، وأحْمَدَ، ومالِكِ، والشَّافعِيِّ.

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (١/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٢) ني (ف): الضلال.

<sup>(</sup>٣) بجاز القرآن (١/ ١٢٣)، معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٤٢).

<sup>(</sup>٤) في (ف): صحبة.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٤٢).

<sup>(</sup>٦) في (ف): تهينه.

<sup>(</sup>٧) في (ج): وهو.

<sup>(</sup>۸) تسبره (۱/ ۲۱۲).



وقد رُوي عن عيليّ، والحسَنِ، وابْنِ المُسيّبِ، ومُجاهِدٍ، والزُّهرِيّ، قَالُدوا: تُنْكَعُ (١) الأَمَةُ، وإِنْ كانَ مُوسِرًا، وهو قولُ أبي حَنِيفة وأصْحَابِهِ. قولُه تعَالى: ﴿ وَأَن تَصْبِرُواْ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ والجَمَاعَةُ: عَنْ نِكَاحِ الإِمَاءِ، وإِنَّمَا نُدِب إِلَى الصَّبْرِ عنْهُ، لإسْتِرْقاقِ الأَوْلادِ(٢).

قُوْلُـهُ نَعَـالَى: ﴿ يُرِيدُ اللهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمُ وَيَهْدِ يَكُمُ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَهْدِ يَكُمُ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَهْدِ يَكُمُ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَهُدِ يَكُمُ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَهُدِ يَكُمُ سُنَنَ الَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ وَيَهُدِ يَكُمُ سُنَا اللّهِ عَلَيْكُمُ مُ اللّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللّهُ إِللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ اللّهُ اللّهُ عَلِيمُ مَا يَعْمُ اللّهُ عَلِيمُ مُعَلِيمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مَا يَعْمُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مِنْ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ مُعَلِيمٌ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلِيمُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُولِكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمِ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَل

قُولُه تَعَالَى: ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُسَبِّنَ لَكُمْ ﴾.

اللَّامُ بِمعْنَى «أَنْ»، وهذَا مذْهبُ جَمَاعةٍ مِنْ أَهْلِ العربيَّةِ، واخْتارَهُ ابْسنُ جَريرٍ (٣). ومِثْلُه: ﴿ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمُ ﴾ [الشورى: ١٥]، ﴿ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ ﴾ [الأنعام: ٧١]، ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا ﴾ [الصف: ٨].

والبَيانُ مِنَ اللهِ تعَالَى بالنَّصِّ تارَةً، وبدلالَةِ النَّصِّ أُخرَى.

قالَ الزَّجَّاجُ: و «السُّنَنُ»: الطُّرُقُ، فالمعْنَى يدلُّكُم على طاعتِهِ، كمَا دَلَّ الأَنْبِياءُ وتابعيهم (1).

وقى الى غيرُه: معْنَى الىكلامِ: يُريدُ اللهُ لِيُسِيِّنَ لكُم سُننَ مَنْ قَبْلَكُم مِنْ أَهُ لِيُسِيِّنَ لكُم سُننَ مَنْ قَبْلَكُم مِنْ أَهُ لِيَسِيِّنَ الْحَقِّ، ويَهدِيكُم إلى الحَقِّ.

<sup>(</sup>١) في (ت)، و(ج)، و(ف): ينكح.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٦١٨) من طريق على بن أبي طلحة به.

<sup>(</sup>٣) تفسيره (٦/ ٦٢١ ).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٤٢).

قولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ ٱلشَّهَوَتِ أَن غَيلُواْ مَيْلًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ٢٧].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: يُريدُ أَنْ يدُلَّكُم على ما يكونُ سبَبًا لِتوبَتِكُم (١).

وِفِ الَّذِينِ اتَّبِعُوا الشَّهواتِ أَرْبِعَةُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّهُم الزُّناةُ، قالَه مُجاهِدٌ، ومُقاتلٌ.

والنَّانِي: اليهُودُ والنَّصارَى، قالَه السُّدِّيُّ (٢).

والنَّاكُ: أنَّهُم اليهودُ خاصَّةً، ذكرَهُ ابْنُ جَريرِ (٣).

والرَّابِعُ: أهلُ البَاطِل، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

قُولُه تعَالى: ﴿ أَن يَمِيلُواْ مَيْلًا عَظِيمًا ﴾؛ أي: عنِ الحَقِّ بالمعْصِيةِ.

قُولُـهُ تَعَـالَى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُم ۚ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ۞﴾ النساء: ٢٨].

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ يُرِيدُ أَلَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُمْ ﴾.

التَّخْفِيفُ: تَسْهِيلُ التَّكْلِيفِ(١٠)، أو إِزَالَهُ بعْضِهِ.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٤٣).

<sup>(</sup>٢) في (ج): الشعبي.

<sup>(</sup>٣) تفسيره (٦/ ٦٢٣).

<sup>(</sup>٤) في (ت): التكيف.

Q

ق الَ ابْنُ جريرٍ: والمعْنَى: يُريد الله (۱) أن يُدَسِّرَ لكُم بإذْنِه فِي (۲) نِ كاحِ الفَتَياتِ المُؤمِنَاتِ لِكِن لم يستَطِعْ طَوْلًا لِجُرَّةٍ (۳).

وفِي المُرادِ بضعْفِ الإنسان ثَلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه الضَّعْفُ فِي أَصْلِ الخِلقَةِ. قالَ الحسَنُ: هوَ أنَّه خُلِق مِن ماءٍ مَهينِ (۱).

والثَّانِي: أَنَّه قِلَّةُ الصَّبْرِ عنِ النِّسَاءِ، قالَه طَاوسٌ، ومُقاتِلٌ.

والنَّالث: أَنَّه ضَعْفُ العزْمِ عنْ قَهْرِ الْهَوَى، وهذَا قوْلُ الزَّجَّاجِ<sup>(٥)</sup>، والنَّابَ الزَّجَاجِ (٩)، وابْسن كيْسَانَ<sup>(١)</sup>.

قُولُ مَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَأْكُلُوا أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بَيْنَكُم بِأَلْبَطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُولُ مَ بَيْنَكُم وَلَا نَقْتُلُواْ أَنفُسَكُم إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ وَلَا نَقْتُلُواْ أَنفُسَكُم إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيمًا اللهِ اللهُ الله

قُولُه تَعَالَى: ﴿ لَا تَأْكُلُواْ أَمُوالَكُم بَيْنَكُم بِأَلْبَطِلِ ﴾.

«الباطِلُ»: مَا لا يَحِلُّ فِي الشَّرْع.

قُولُه نعَالى: ﴿إِلَّا أَن تَكُونَ يَجِكُرَهُ ﴾.

قَراً ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمرو، وابْنُ عامِر: «تِجارَةٌ» بالرَّفْعِ.

<sup>(</sup>١) لفظ الجلالة ليس في (ت)، ، (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) ليس في (ف).

<sup>(</sup>٣) تفسره (٦/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٤) ذكره الثعلبي الكشف والبيان (٣/ ٢٩١)، والواحدي في البَّسِيْط (٦/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٤٤).

<sup>(</sup>٦) ذكره الثعلبي الكشف والبيان (٣/ ٢٩١)، و الواحدي في البسيط (٦/ ٤٦٦).

وقرَأُ حُمْزَةُ، والكِسَائِيُّ، وعاصِمٌ بالنَّصْبِ(١).

وقد بيَّنَّا العِلَّةَ فِي آخِرِ «البقرَةِ»<sup>(٢)</sup>.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوٓا أَنفُسَكُمْ ﴾.

فيهِ خُسَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه على ظاهرِهِ<sup>(٣)</sup>، وأنَّ اللهَ حرَّمَ على العبُدِ قتْلَ نفْسِه، وهذَا الظَّاهِرُ.

والشَّانِي: أنَّ معْنَاه: لا يقتُلُ بعضُكُم (١) بعْضًا، وهذَا قولُ ابْنِ عبَّاسٍ، والحَسنِ، وسَعيدِ بْنِ جُبيرٍ، وعِكرمَةَ، وقتادَةَ، والسُّدِّيِّ، ومُقاتِلٍ، وابْنِ قُتيبةَ (٥).

والنَّالَث: أنَّ المغنَى: لا تُكلِّفُوا أنْفُسَكُم عمَلًا رُبَّها أدَّى إلى قَتْلِها وإِنْ
كانَ فرْضًا. وعلى هذَا تأوَّلَها عمْرُو بْنُ العَاصِ فِي غَزاةِ ذَاتِ السَّلاسلِ
حيثُ صلَّى بأَصْحَابِه جُنبًا فِي ليلَةٍ باردَةٍ، فلمَّا ذكرَ ذلِك للنَّبِيِّ عَيْقٍ، قالَ [١٤١/ب]
[لَه](١): "يَا عَمْرُو صَلَّيْتَ بِأَصْحَابِكَ وَأَنْتَ جُنُبٌ؟» فقالَ: يا رسُولَ اللهِ!
إِنِّي احْتلَمْتُ فِي ليلَةٍ باردَةٍ، وأَشْفَقْتُ إِنِ اغْتَسَلْتُ أَنْ أَهْلِكَ، فذكرْتُ قوْلَه
تعَالى: ﴿ وَلَا نَقْتُكُواْ أَنفُسَكُمُ ﴾ فَضَحِكَ رسُولُ اللهِ عَيْقِ (١٠).

<sup>(</sup>١) السبعة (ص: ٢٣١)، معاني القراءات (١/ ٣٠٣)، الحجة (٣/ ١٥١-١٥٢).

<sup>(</sup>٢) عند تفسير سورة البقرة [الآية ٢٨٢].

<sup>(</sup>٣) في (ج)، و(ف): على عمومه.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن (١/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٦) من (ت).

<sup>(</sup>٧) رواه أبـو داود (٣٣٤)، والدارقطنـي في سـننه (٦٢٩)، والحاكـم (٦٨١)، وابـن شـاهين في=



والرَّابِعُ: أنَّ المعْنى: لا تغفُلوا عنْ حظِّ أنْفُسِكُم، فمَن غفَلَ عنْ حظِّ أنْفُسِكُم، فمَن غفَلَ عنْ حظِّ المُضيل، فكأنَّا قتلَهَا، هذا قوْلُ الفُضيل بْنِ عِياضِ(١).

والخامسُ: لا تَقْتَلُوها بارْتِكابِ المَعاصِي.

قُولُهُ تَعَـالَى: ﴿ وَمَن يَفْعَلْ ذَالِكَ عُدُوا نَـُاوَظُلْمًا فَسَوْفَ نُصَلِيـهِ نَارًا ۚ وَكَانَ ذَالِكَ عَلَى ٱللّهِ يَسِيرًا ۞ ﴾ [النساء: ٣٠].

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَمَن يَفْعَلُ ذَالِكَ ﴾.

فِي المُشار إِليه ثلاثةُ أَفْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه قتْلُ النَّفسِ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ، وعطَاءٌ.

والشَّانِي: أَنَّه عائِـدٌ إِلَى كُلِّ مَا نَهـى اللهُ عنْـهُ مِـن أَوَّلِ السُّـورةِ إِلَى هَاهُنا، رُوي عـنِ ابْـنِ عبَّاسِ أَيْضًا.

والثَّالث: [أنَّه](٢) قتْلُ النَّفْسِ، وأكْلُ الأمْوَالِ بالبَاطل، قالَه مُقاتِلٌ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِن تَجْتَنِبُواْ كَبَآبِرَ مَا ثُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّعَانِكُمُ وَنُدْخِلْكُم مُّذَخَلًا كُرِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ٣١].

= ناسخ الحديث ومنسوخه (١٣٧)، والبيهقي في الكبرى (١/ ٣٤٥)، وفي الصغرى (٢٤٧) ودلائل النبوة (٤/ ٢٠٣) من طريق يحيى بن أيوب، ورواه أحمد في مسنده (٤/ ٢٠٣)، وابن أي حاتم في تفسيره (١٨٧)، وابن شاهين في ناسخ الحديث ومنسوخه (١٣٩) من طريق ابن لهيعة كلاهما (يحيى بن أيوب، وابن لهيعة) عن يزيد بن أبي حبيب، عن عمران بن أبي أنس، عن عبد الرحمن بن جبير المصرى، عن عمرو بن العاص،

<sup>(</sup>١) رواه أبو بكر أحمد الدينوري في المجالسة وجواهر العلم (٨٥) من طريق الحميدي، به.

<sup>(</sup>٢) من (ف).

قُولُه تعَالى: ﴿ إِن تَجْتَنِبُوا كَبَآبِرَ مَا نُنْهَوْنَ عَنْهُ ﴾ اجْتِنابُ السَّيءِ: تَرْكُه جَانِبًا.

وفي الكبَائِرِ أَحَد عَشَرَ قُولًا:

أحدُها: أنَّها سبعٌ.

فرَوى البُخارِيُّ، ومُسلِمٌ فِي «الصَّحِيحينِ» مِن حديثِ أبي هُريرةَ عَنِ النَّبِيِّ وَمَا النَّبِيِّ وَلَى اللهِ اللهِ اللهِ السَّبْعَ المُوبِقَاتِ» قالُوا: يَا رسُولَ اللهِ اومَا هُنَّ ؟ قالَ: «الشَّرْكُ باللهِ، والسِّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ الَّتِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ، وَأَكُلُ الرِّبَا، وأَكُلُ مَالِ اليَتِيمِ، وَالتَّولِي بومَ الزَّحْفِ، وقَذْفُ المُحْصَنَاتِ الغَافِلَاتِ المُؤْمِنَاتِ (۱)» (۱).

وقدْرُويَ هذا الحَدِيثُ مِن طَرِيقٍ آخَرَ عنْ أَبِي هُرِيرةَ، عنِ النَّبِيِّ عَيَّةِ [أَنَه](") قالَ: «الْكَبَائِرُ سَبْعٌ: الإِشْرَاكُ بِاللهِ أَوَّهُنَّ، وَقَتْلُ النَّفْسِ بِغَيْرِ حَقِّهَا، وَأَكُلُ الرِّبَا، وَأَكُلُ مَالِ الْبَيْدِمِ بِدَارًا أَنْ يَكْبَرُوا، وَالْفِرَارُ مِنَ الزَّحْفِ، وَرَمِيُ الْمُحْصنَاتِ، وانْقِلَابٌ إِلَى أَعْرَابِيةٍ بعْدَ هِجْرَةٍ»(").

وقَدْ رُوي عنْ عَلِيٌّ ﷺ أَنَّه قالَ: هِيَ سَبْعٌ، فَعَدَّ هَذِهِ (٥٠).

<sup>(</sup>١) في (ج)، و(ف): المؤمنات الغافلات.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٧٦٦- ٥٧٦٤ - ٦٨٥٧)، و مسلم (٨٩) وغيرهما.

<sup>(</sup>٣) من (ت)، و(ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٤) رواه البزار في مسنده (٨٦٩٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٢٠٢)، وابن المنذر في تفسيره (١٦٦٠) من طريق عن عمر بن أبي سلمة، عن أبيه به.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٦٤٣) من طريق سهل بن أبي حثمة، ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٢١٢)، والدولابي في الكني والأسياء (١٨٥٥) من طريق مالك بن جوين الحضرمي كلاهما من (سهل بن أبي حثمة، و مالك بن جوين) عن علي بنحوه .



ورُويَ عنْ عطَاءِ أنَّه قالَ: هيَ سبْعٌ، فعدَّ هذِه، إِلَّا أنَّه ذكرَ مكانَ الإِشْرَاكِ بالله(١) والتَّعرُب(٢) شَهادَةَ الزُّورِ وعُقُوقَ الوَالِدَيْنِ (٣).

والثَّانِي: أنَّها تِسْعٌ.

رُوى [عَنْ] ('' عُبيدِ بننِ عُميرِ، عنْ أَبِيه، وكانَ مِنَ الصَّحابَةِ، عنِ النَّبِيّ عَلَيْ أَنَّه سُئلَ عَنِ ('' الكَبَائِرِ؟ فقَالَ: "تِسْعٌ، أعْظَمُهُنَّ الْإِشْرَاكُ بِاللهِ، وَقَتْلُ النَّفِسِ ('') بِغَيْرِ حَقِّ، وَالْفِرَارُ مِنَ الزَّحْفِ، وَأَكُلُ مَالِ الْيَتِيمِ، وَالسَّحْرُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ ('') بِغَيْرِ حَقِّ، وَالْفِرَارُ مِنَ الزَّحْفِ، وَأَكُلُ مَالِ الْيَتِيمِ، وَالسَّحْرُ، وَأَكُلُ الرِّبَا، وَقَذْفُ المُحصَنَةِ، وعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ المُسْلِمَيْنِ، وَاسْتِحَلَالُ الْبَيْتِ الْحَرَامِ قِبْلَتِكُمْ أَحْيَاءً وأَمُواتًا ('').

وَالثَّالث: أنَّها أربَعٌ.

رَوى البُخارِيُّ، ومُسلِمٌ فِي «الصَّحِيحينِ» مِن حدِيثِ عبْدِ اللهِ بُنِ عمْرِه، عن النَّبِيِّ عَبْدِ اللهِ بُنِ عمْرِه، عن النَّبِيِّ عَلَيْهُ أَنَّه قالَ: «الْكَبَائِرُ: الْإِشْرَاكُ بِاللهِ، وَعُقُوقُ الوَالِدَيْنِ، وَقَتْلُ النَّفْس، وَالْيَصِينُ الْغَمُوسُ ((()).

<sup>(</sup>١) لفظ الجلالة ليس في (ت)، (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) في (ت): التغرب.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٦٤٦) من طريق ابن أبي نجيح، به.

<sup>(</sup>٤) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٥) في (ت): ما.

<sup>(</sup>٦) في (ت)، و(ج)، و(ف): وقتل نفس المؤمن.

<sup>(</sup>٧) رواه أبو عُبيد القاسم بن سلام في كتباب الأموال (٥٣١)، وابين زنجويه في الأموال (٧٠٠)، وابين جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٦٤٣)، وفي تهذيب الآثبار (٣١٦) من طريق ابين إسحاق، به.

<sup>(</sup>٨) رواه البخاري (٦٨٧٠-٦٦٧٥ - ٦٩٢٠) من طريق الشعبي، به.

وَأَخْرَجَا مِن حَدِيثِ<sup>(۱)</sup> أنَسِ بُنِ مَالِكِ قَالَ: ذَكَر رسُولُ اللهِ ﷺ الْكَبائِرَ، أَوْ سُئِلَ عِنْهَا، فقَالَ: «السَّرُكُ بِاللهِ، وَقَثْلُ النَّفْسِ، وَعُقُوقُ [١/١٤٦] الْوَالِدَيْسِنِ» وقَالَ: «أَلَا أُنبَنْكُم بِأَكْبَرِ الكَبَائِرِ؟ قَوْلُ الرَّوْدِ، أَوْ شَهَادَةُ (١) الرَّورِ»(٣).

ورُوي عنِ ابْنِ مسْعُودٍ أنَّه قالَ: الكبائِرُ أَرْبَعٌ: الإِشْرَاكُ بِاللهِ، والْأَمْنُ مِنْ مَكْرِ (1) اللهِ، وَالقِنُوطُ مِنْ رَحْمَةِ اللهِ، وَالإِيَاسُ مِنْ رَوْحِ اللهِ (0). وعن عكرمَةَ نحْوُهُ (1).

والرَّابعُ: أنَّها ثَلاثٌ.

فرَوى عمْرَانُ بْنُ حُصَيْنٍ، عنِ النَّبِيِّ ﷺ أَنَّه قَالَ: «أَلَا أُنَبَّكُم بِالكَبَائِرِ (٧)؟ الشَّرْكُ بِاللهِ، وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ» وكانَ مُتَّكِتًا فاحْتَفَزَ (٨) وقالَ: (وَالنِّورُ»(١).

<sup>(</sup>١) في (ت)، و (ج)، و (ف): وروى.

<sup>(</sup>٢) في (ج)، و(ف): وشهادة.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٨٧١ – ٩٧٧ ٥)، ومسلم (٨٨) من طريق عبيد الله بن أبي بكر، به.

<sup>(</sup>٤) في (ت): لمكر.

<sup>(</sup>٥) رواه معمر في جامعه (١٩٧٠١)، ومن طريقه عبد السرزاق في مصنفه (٥٥٦)، وابسن أبي الدنيا في التوبة (٣١٦)، والطبراني في الكبير (٨٧٨٣ - ٨٧٨٨ - ٨٧٨٥)، وابسن جريسر الطبري في تفسيره (٦/ ٩٤٦)، والبيهقي في الشعب (١٠١٩)، واللالكائي في شرح أصول اعتقاد أهل السنة (١٩٢١ - ١٩٢٢) من طريق عامر بن الطفيل، به.

<sup>(</sup>٦) هذه الفقرة أخرها بعد حديث ابن مسعود الآتي.

<sup>(</sup>٧) في (ج): بأكبر الكبائر.

<sup>(</sup>٨) في (ت): فاحتقر.

<sup>(</sup>٩) رواه البخاري في الأدب المفرد (٣٠)، والطبراني في الكبير (٢٩٣)، وابن أبي حاتم في=

ورَوى البُخارِيُّ، ومُسلمٌ فِي «الصَّحِيحَيْنِ» مِن حديثِ أبي بَكرَةَ قالَ: قالَ رسُولُ اللهِ ﷺ: «أَلَا أُنَبَّنُكُم بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ؟» قُلنا: بلَى! فقالَ: «الْإِشْرَاكُ بِاللهِ، وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ» وكانَ مُتَكِنًا فجَلَسَ وَقَالَ: «وَشَهَادَةُ الزُّورِ('') فيَا زَال يُكرِّرُها حتَّى قُلْنا: ليتَه سَكَتَ('').

وأَخْرَجَا فِي «الصَّحيحَيْنِ» مِن حدِيثِ ابْنِ مسْعُودٍ قَالَ: سأَلْتُ النَّبِيَّ وَأَخْرَجَا فِي «الصَّحيحَيْنِ» مِن حدِيثِ ابْنِ مسْعُودٍ قَالَ: سأَلْتُ النَّبِيِّ: أَيُّ اللَّهُ اللَّهُ

والخامِسُ: أنَّها مذْكُورةٌ مِن أوَّلِ سُورَةِ النَّساءِ(٥) إلى هذه الآية. قالَه ابْنُ مسْعُودٍ، وابْنُ عبَّاس.

والسَّادِسُ: أنَّها إِخْدَى عَشَرَةَ: الإِشْرَاكُ بِاللهِ، وعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ، والنَّهِ وَأَكُلُ الرَّبَا، وَالْفِرَارُ والْيَمِينُ الغَمُوسُ، وَقَتْلُ النَّفْسِ، وَأَكُلُ مَالِ اليَتِيمِ، وَأَكُلُ الرَّبَا، وَالْفِرَارُ مِنَ الزَّحْفِ، وَقَذْفُ المُحْصَنَاتِ، وَشَهَادَةُ الرُّودِ، وَالسِّحْرُ، وَالجِّيَانَةُ. رُوي عِن الرَّحْفِ، وَالسِّحْرُ، وَالجِّيَانَةُ. رُوي عِن الْبِن مسْعُودٍ أَيْضًا (1).

<sup>=</sup>تفسيره (١٧١) - ٥٤٢٩ - ٨٠٦١) وغيرهم من طريق الحسن، به.

<sup>(</sup>١) كررها مرتين في (ت)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٩٧٦ ٥ - ٦٢٧٣ - ٦٩١٩)، ومسلم (٨٧) من طريق عبد الرحمن بن أبي بكرة، به.

<sup>(</sup>٣) في (ت): الله.

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٤٤٧٧ - ٤٧٦١ - ٢٠٠١ )، و مسلم (٨٦) وغيرهما.

<sup>(</sup>٥) في (ج): من أول السورة.

<sup>(</sup>٦) سبق تخريجه.

والسَّابِعُ: أَنَّهَا كُلُّ ذَنْبِ يَخْتَمُهُ اللهُ بِنَارِ، أَوْ غَضَبِ، أَوْ لَعْنَةِ، أَوْ عـذَابِ. رَواهُ ابْنُ أَبِي طَلْحَةَ (١)، عـنِ ابْنِ عبَّاسِ(٢).

والثَّامِن: أنَّها كُلُّ مَا أَوْجَبَ اللهُ عليْهِ النَّارَ فِي الآخِرَةِ، والحَدَّ فِي الدُّنْيَا. رَوَى هذا المعْنَى أبو صَالِحٍ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ الضَّحَّاكُ.

والتَّاسِعُ: أنَّهَا كلُّ ما عُصِيَ اللهُ(٣) بِهِ.

رُوي عنِ ابْنِ عبَّاسِ (١)، وعَبِيدة (٥)، وهوَ قوْلٌ ضَعِيفٌ.

والعاشر: أنَّها كُلُّ ذنْبِ أَوْعَدَ اللهُ تعالى عليْهِ النَّارَ. قالَه الحسَنُ، وسَعيدُ بْنُ جُبير، ومُجاهِدٌ، والضَّحَّاكُ فِي رِوايةٍ، والزَّجَاجُ(٢).

والحادي عشرَ: أنَّها ثمَانِ: الإِشْرَاكُ بِاللهِ، وعُقوقُ الوَالِدَيْنِ، وقتْلُ النَّفْسِ (٧)، وقدْفُ المُحصَنَةِ، والزِّنَا، وأكْلُ مالِ اليَتِيمِ، وقولُ النُّورِ، واقْتِطَاعُ الرَّجُلِ بيَمِينِه وعهدِهِ ثمَنَا قَلِيلًا. رَواه مُحْرِزٌ، عن الحسَنِ البصرِيِّ (٨).

<sup>(</sup>١) في (ت): ابن طلحة.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٦ / ٦٥٢)، والبيهقي الشعب (٢٨٦) من طريق علي بن أبي طلحة، به.

<sup>(</sup>٣) لفظ الجلالة ليس في (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦ / ٦٥٢) من طريق أبو الوليد، به.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن المنذر في تفسيره (٢٨٩)، والبيهقي في الشعب (٢٨٩) من طريق ابن سيرين، به.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٤٥)، و(٤/ ٤٠٠ ).

<sup>(</sup>٧) في (ت): المؤمن.

<sup>(</sup>٨) لم أقف عليه.

قُولُه تعَالى: ﴿ نُكَفِّرْ عَنكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ ﴾.

رَوى الْمُفضَّلُ، عن عاصِمٍ: «يُكَفِّرْ» «ويُدْخِلْكُم» باليَاءِ فِيها. وقراً البَاقونَ بالنَّونِ فِيها (١٠). البَاقونَ بالنُّونِ فِيها (١٠).

وقَرأَ نافِعٌ، و[أبانُ عن] (٢) عاصِم، والكِسَائِيُّ عن أبِي بخرِ عن اللهِمَ اللهُمَّةِ عن أبِي بخرِ عن اللهِمَ اللهُمَّةِ عَاصِمِ: «مَدخلًا» بفتْحِ اللهِم هاهُنا، وفي «الحَبِّج». وضَمَّ الباقُونَ «المِهِمَ» (٣). وضَمَّ الباقُونَ «المِهِمَ» وَهُمُدْخَلَ صِدْقِ ﴾ وهُمُدْخَلَ صِدْقِ ﴾ وهُمُدُخَلَ صِدْقِ ﴾ وهُمُدُخَلَ صِدْقِ ﴾ وهُمُدُخَلَ صِدْقِ ﴾ وهُمُدُخَلَ صِدْقِ ﴾ والإسماء: ٨٠].

قَالَ أَبِو عَلِيِّ الفَارِسِيُّ: يجوزُ أَنْ يكُونَ «اللَّدِحَل» مصْدرًا، ويجُوزُ أَنْ يكُونَ «اللَّدِحَل» مصْدرًا، ويجُوزُ أَنْ يكونَ مَكانًا، سَواءً ضُمَّ، أَوْ فُتِح (''.

قَالَ السُّدِّيُّ: «السِّينَاتُ» هاهُنا: هي الصَّغائِرُ. و«المُدخلُ الكِريمُ»: الجَنَّهُ: أُهُ.

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: و «الكَرِيمُ»: بمَعْنَى: الشَّريف (٦).

<sup>(</sup>١) انظر: السبعة (ص: ٢٣٢)، ومعاني القراءات (١/ ٣٠٤)، الحجة (٣/ ١٥٢).

<sup>(</sup>٢) سقط من الأصل، والمثبت من (ت).

<sup>(</sup>٣) السبعة (ص: ٢٣٢)، ومعاني القراءات (١/ ٣٠٤)، والحجة (٣/ ١٥٣)، وقوله: (الميم) ليس في (ف).

<sup>(</sup>٤) الحجة (٣/ ١٥٥).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٦/ ٦٦٣)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٢٢١) من طريق أسباط، به .

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٤٥).

قُولُهُ تَعَسَالَى: ﴿ وَلَا تَنَمَنَّوْاْ مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ ، بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضٍ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَا السَّحُ اللَّهُ مِن فَضْ لِهِ أَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ مِمَّا اللَّهُ مِن فَضْ لِهِ أَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ مِمَّا اللَّهَ مِن فَضْ لِهِ أَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَى وَعَلِيمًا (النساء: ٣٢].

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَلَا تَنَكَمَنَّوْا مَا فَضَّلَ اللَّهُ بِهِ ـ بَعَضَكُمْ عَلَى بَعْضِ ﴾ . فِي سَبَب نُزولِهَا ثَلاثَةُ أَقْوَالِ:

أحدُها: أنَّ أُمَّ سلَمَةَ قالَتْ: يا رسُولَ اللهِ! يغْزُو الرِّجَالُ، ولَا نَغْزُوا(''، وَإِلَّ نَغْزُوا اللهِ اللهِ اللهِ عَالِم اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

والشَّانِي: أنَّ النِّسَاءَ قُلْنَ: ودِدْنَ أنَّ اللهَ جعَلَ لنَا الغَزْوَ، فَنُصِيبُ مِنَ الأَجْرِ مَا يُصِيبُ<sup>(٣)</sup> الرِّجَالُ، فنزَلَتْ هـذِه الآيَـةُ، قالَـه عكرِمَـةُ<sup>(١)</sup>.

والنَّالِثُ: أَنَّه لَّا نَزَلَ ﴿ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنشَيَيْنِ ﴾ [النساء: ١١] قالَ الرِّجَالُ: إِنَّا لَنَرْجُو (\*) أَنْ نَفْضُلَ عَلَى النِّسَاء بحسناتِنَا، كَمَا فُضَّلْنَا عَلِيهِنَّ فِي المِّيراثِ، وقالَ النِّساءُ: إِنَّا لَنَرْجُو أَنْ يكونَ الوزرُ عليْنَا نِصفَ مَا علَى

<sup>(</sup>١) في (ج): يغزوا النِّساء.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في مسنده (٦/ ٣٢٢)، والترمذي (٣٠٢٢)، وابن جريسر الطبري في تفسيره (٦/ ٦٣٦) وغيرهم من طريق سفيان، عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد، عن أم سلمة رضي الله عنها، بنحوه.

قال الترمذي: هذا حديث مرسل، رواه بعضهم عن ابن أبي نجيح، عن مجاهد مرسل، أن أم سلمة قالت: كذا وكذا.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: تصيب.

<sup>(</sup>٤) رواه إسحاق بن راهويه في تفسيره كها في العجاب (٢/ ٨٦٢)، ومن طريق الواحدي في أسباب النزول (ص: ١٥٠) من طريق خصيف، به، بنحوه.

<sup>(</sup>٥) في (ت): نرجوا.



الرِّجالِ، كمَا لنَا المِيراثُ علَى النِّصفِ مِنْ نَصِيبِهِم، فنزَلَتْ هذِه الآيَةُ، قالَعة مُ اللَّه قَالَه قتادَةُ(١)، والسُّدِّيُّ(٢).

## وفِي معْنى هذَا التَّمَنِّي قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنْ يتمنَّى الرَّجُلُ مالَ غيْرِه، قالَه ابْنُ عبَّاسِ، وعطَاءٌ.

والشَّانِي: أَنْ يَتَمَنَّى النِّسَاءُ أَنْ يَكُنَّ رِجَالًا. وقَدْرُوي عَنْ أُمِّ سلمَةَ أَنَّهَا قالت: يَا(٣) لِيْتَنا كُنَّا رِجَالًا، فَنزَلَتْ هِذِه(١) الآيَةُ(٥).

#### ولِلتَّمَنِّي وُجُوهٌ:

أحدُها: أَنْ يتَمَنَّى الإِنْسَانُ [أَنْ يَخْصُلَ له مَالُ غيرِهِ، ويرُولَ عنِ الْغَيْرِهِ، ويرُولَ عنِ الْغَيْر، فهذَا [ضَرْبٌ مِنَ] (١) الحَسَدِ.

والثَّانِي: أَنْ يتَمنَّى ] (٧) مِثْلَ مَا لِغيْرِه (٨)، ولَا يُحِبُّ زَوالَه عنِ الغَيْرِ، فهذَا هوَ الغِبْطَةُ، ورُبَّها لم يكنْ [نيْلُ] (١) ذلِك مَصلَحَةً فِي حَقِّ المُتمنِّى.

<sup>(</sup>۱) رواه عبد بن حميد في تفسيره كما في العجاب (٢/ ٨٦٣) من طريق شيبان، وابن جريس الطبري في تفسيره (٦/ ٦٦٧) من طريق سعيد، كلاهما، عن قتادة، بنحوه.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٦٦٦٦)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٢٢٩) من طريق أحمد بن المفضل، عن أسباط بن نصر، به.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) تقدم الكلام عنه.

<sup>(</sup>٦) من (ف).

<sup>(</sup>٧) ما بين المعكوفين ساقط من الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٨) في الأصل: مثل مال غيره، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٩) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ. وفي (ج): قبل.

وَقَالَ الْحَسَنُ: لَا يَتَمَـنَّ (۱) مَـالَ فُـلَانٍ، (وَلَا مَـالَ فُـلَانٍ) (۲)، وَمَـا (۳) يُدْرِيـكَ لَعَـلَ هَلَاكَـهُ فِي ذَلِـكَ المَـالِ (۱).

والنَّالَث: أَنْ تَتَمَنَّى المرْأَةُ أَنْ تَكُونَ رَجُلًا، ونحوَ هذَا مِمَّا لا يقَعُ، فلْيعلَمِ العَبْدُ أَنَّ اللهَ تَعَال أَعْلَمُ (٥) بالمَصَالِح، فلْيرْضَ بِقضَاءِ اللهِ، ولْتَكُن أَمَانِيه الزِّيادَةُ مِن عمَل الآخِرَةِ فحَسبُ (١).

قُولُه تَعَالى: ﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا ٱكْتَسَبُوأٌ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا ٱكْنَسَبْنَ ﴾. فيهِ قُولُانِ:

أحدُهما: أنَّ المُرادَ بِهذهِ الآيةِ والإِكْتِسَابِ(٧): المِيرَاثُ، وهوَ قولُ ابْنِ عَبَّاس، وعِكرِمَة.

والثَّاني: أنَّه النَّوَابُ والعِقَابُ.

فالمَعْنَى: أنَّ المرْأةَ تُشابُ كشَوَابِ الرَّجُلِ، وتَأْثَمُ كإِثْمِه، هذَا قولُ قتادَةَ، وابْنِ السَّائِبِ، ومُقاتِل، واحْتجَ على صِحَتِه أبو سُليهانَ الدِّمشقِيُ بأنَّ المِيراثَ لا يَحْصُلُ بالإِنْتِسَابِ، وبأنَّ الآيَة نزَلَتْ فِي تَمَنِّي الفضْلِ (^).

<sup>(</sup>١) في (ت)، و (ج)، (ف): تَمَنَّ.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) في (ت): ولا.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٦٦٥) من طريق قتادة، به.

<sup>(</sup>٥) في (ج): عليم. في (ف): يعلم.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٧) في (ت)، و (ج)، و (ف): بهذا الاكتساب.

<sup>(</sup>٨) في (ت)، (ج)، و(ف): نزلت لأجل تمنّي الفضل.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَسَّئَلُوا اللَّهَ ﴾.

قراً أبْنُ كَثِيرٍ، والكِسَائِيُّ، وأبانُ (۱)، وخلَفٌ (في اخْتِيارِه) (۲): «وَسَلُوا اللهَ» «فَسَلِ الَّذِين» «فَسَلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ» «وَسَلْ (۳) مَنْ أَرْسَلْنَا» ومَا كانَ اللهَ «فَسَلِ الَّذِين» «فَسَلْ بَنِي إِسْرَائِيلَ» «واوٌ» أَوْ «فاءٌ» فهوَ غيْرُ مهْمُ وزِ عنْدَهُم. وكذلِك نُقل عنْ أبي جعْفَرٍ، وشَيْبة.

وقَرأَ البَاقُون بالهَمْزِ فِي ذلِك كُلِّه (١).

ولم يُخْتَلِفُوا فِي قَوْلِه تعالَى: ﴿ وَلَيَسْنَكُواْ مَا أَنفَقُوا ﴾ [المتحنة: ١٠] أنَّه مهْمُوزٌ (٥٠). وفي المُرادِ بالفَضْل قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ الفَضْلَ الطَّاعةُ، قالَه سَعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، ومُجَاهِدٌ، والسُّدِّيُّ.

والشَّانِي: أَنَّه الرِّزْقُ، قالَه ابْنُ السَّائِبِ، فيكُونُ المعْنَى: سَلُوا اللهَ مَا تَتمنَّوْنَهُ مِنَ النِّعَم، ولا تَتمنَّوْا مالَ غيْرِكُم.

<sup>(</sup>١) في (ف): ونافع.

<sup>(</sup>٢) في (ت): واختاره.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٤) انظر: السبعة (ص: ٢٣٢)، ومعاني القراءات (١/ ٣٠٥)، والحجة (٣/ ١٥٥ - ١٥٦).

<sup>(</sup>٥) انظر: معاني القراءات (١/ ٣٠٥)، والحجة (٣/ ١٥٦).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلِكُلِّ جَعَلَنَا مَوَ لِيَ ﴾.

«المَوالِي»: الأوْلِياءُ، وهم الوَرثَةُ مِنَ العصَبَةِ وغيْرِهِم. ومعْنَى الآيَةِ: لِكُلِّ إِنْسَانٍ مَوالي يرثُونَ مَا تَرَكَ.

وارْتِفَاعُ الوَالِدَيْنِ والأَقْرَبِينَ علَى معْنَيَيْنِ (١) مِنَ الإِعْرَابِ:

أحدُهما: أنْ يكُونَ الرَّفْعُ (٢) على الإبْتِداءِ، ويَكُونُ (٣) التَّقْدِيرُ: وهمُ (١) الوَالِدَانِ والأَقْرَبُون، ويكون تمامُ الكلام قوْلَه: ﴿ مِمَا تَرَكَ ﴾.

والشَّانِي: أن يكونَ رُفعاعلَى أنَّه الفاعلُ التَّارِكُ للمَالِ، فيكون الوَالِدَانِ، هم المَوتَى.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَالَّذِينَ عَقَدَتَ أَيْمَنُكُمْ ﴾.

قراً ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرِو، وابْنُ عامِرٍ: «عاقَدَتْ» بالْأَلِفِ(٥). وقَراً عاصِمٌ، وحمْزَةُ، والكِسَائِيُّ: «عقَدَتْ» بلا ألِفٍ.

قالَ أبوعيليِّ: مَن قرَأَ بالألِفِ، فالتَّقْدِيرُ: والَّذِين عَاقَدَتْهم أَيَانُكم، ومَنْ حذَفَ الألِف، فالمُعْنَى: عقَدَتْ حَلِفَهُمْ أَيُمَانُكُم، فحُذِفَ المُضافُ، وأُقِيم (٦) المُضافُ إِليْهِ مقامَهُ (٧).

<sup>(</sup>١) في (ت): المعنيين.

<sup>(</sup>٢) في (ج): الارتفاع.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٤) في (ف): وهو.

<sup>(</sup>٥) انظر: السبعة (ص:٣٣٣)، ومعاني القراءات (١/ ٣٠٦)، والحجة (٣/ ١٥٦).

<sup>(</sup>٦) في الأصل: وأقام، والمثبت من (ت)،

<sup>(</sup>۷) الحجة (۳/ ۱۵۷).



## وفِيهم ثلَاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّهم أهْلُ الحَلِفِ، كان الرَّجُلُ يُحالِفُ الرَّجُلَ، فأيُّهما ماتَ ورِثَه الآحَرُ، فأشهم أوْلَى بِبَعْضِ ﴾ ورثَه الآحَرُ، فنُسخ ذلِك بقوْلِه تعالى: ﴿ وَأُولُواْ ٱلْأَرْحَامِ بَعَضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ ﴾ [الأنفال: ٧٥]، روَاه ابْنُ أبي طلْحَةَ عن ابْنِ عبَّاسِ.

ورَوى عنه عطيَّةُ قالَ: كانَ الرَّجُلُ يلْحقُ الرَّجُلَ فِي الجاهلِيَّةِ، فيكُونُ تابِعَهُ، فإذا ماتَ الرَّجُلُ، صارَ لأهْلِه المِيراثُ، وبقِي تابِعُهُ<sup>(۱)</sup> بغيْرِ شيء، فأنزَلَ اللهُ تَعَالَى: «والَّذِينَ عَاقَدَتْ أَيُهانُكُم» فأُعطِيَ مِن ميراثِه، ثُمَّ نزَلَ بعد ذلِك (۱): ﴿وَأُولُواْ اللَّرْ عَامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ ﴾، ويمَّن قالَ هم الحُلفاءُ: سعيدُ بْن جُبير، وعِكرمَةُ، وقتادَةُ.

والنَّانِ: أنَّهَ مُ الَّذِينِ آخَى بِيْنَهُ م رسُولُ اللهِ عَلَيْ، وهم المُهاجِرُونَ والأَنْصَارُ ، كانَ المُهاجِرُونَ يُورِّثُونَ الأَنْصارَ دونَ ذَوي رَجِهِم للأحوَّةِ الَّتي عَلَانُ مَانَ المُهاجِرُونَ يُورِّثُونَ الأَنْصارَ دونَ ذَوي رَجِهِم للأحوَّةِ الَّتي عقدَهَا رسُولُ الله عَلَيْةَ بِينَهُم. رَواه سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ. وبهِ قالَ ابْنُ زَيْدٍ.

والثَّالث: أنَّهُمُ [الَّذِين](٣) كانوا يتَبَنَّوْنَ أَبْناءَ غَيْرِهِم فِي الجاهلِيَّةِ، هذَا قَوْلُ سعِيدِ بْنِ المُسيِّب.

فأمَّا أَرْبابُ القوْلِ الأوَّلِ، فقالُوا: نُسخ حكْمُ الخُلفاءِ الَّذِين كانُوا يَتَعاقَدُون علَى النُّصْرةِ والمِيراثِ بآخِرِن «الأنْفالِ»، وإليهِ ذهبَ ابْنُ

<sup>(</sup>١) من قوله: (فإذا مات الرجل)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٢) في (ج): ثم نزل من ذلك.

<sup>(</sup>٣) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٤) في (ف): بأخذ.

عَبَّاسٍ، والحسَنُ، وعِكرِمَةُ، وقتادَةُ، والثَّوريُّ، والأُوْزَاعِيُّ، ومالِكُ، والشَّافِعيُّ، وأَحَدُ (١٤٣). والشَّافِعيُّ، وأَحَدُ (١٤٣).

وق الَ أبو حَنيف قَ وأصْحَابُه: ه ذَا الحُكمُ باقِ غيرَ أنَّ ه جعَ لَ ذَوي الأرْحَام أوْلَى مِن مَوالي المُعاقدةِ(٢).

وذهَبَ قومٌ إِلَى أنَّ المُرادَ: فآتُوهِم نَصِيبَهُم مِنَ النَّصْرِ والنَّصِيحةِ مِن عَيْرِ مِيرَ النَّصِيحةِ مِن غيْرِ مِيراثٍ، وهُجاهِدٍ(٥).

وذهَبَ [قَوْمٌ] (١) آخرونَ إلى أنَّ المُعاقدةَ: إِنَّهَ الْكَانَتُ فِي الجَاهلِيَّةِ عَلَى (١) النَّبِيُ الجَاهلِيَّةِ عَلَى (١) النَّبِيُ النَّبِي الْمَالِمُ مَا النَّمِ اللَّهُ الللَّهُ الللِهُ اللللِّهُ الللِلْمُ الللِّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

(١) في (ت): وأحمد والشافعي.

(٢) انظر: المبسوط (١/ ١٢٤)؛ للسرخسي، و بدائع الصنائع (٤/ ١٧٠).

(٣) في (ف): يروى.

- (٤) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٦/ ٦٧٩)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٢٣٩)، وابن المنذر في تفسيره (١٦٩٥) من طريق سعيد بن جبير به.
- (٥) رواه عبد الرزاق في مصنف (١٩١٩٨)، وفي تفسيره (٥٦٥) ومن طريق ابن جريسر الطبري في تفسيره (٢٦ )، وأبو عُبيد القاسم بن سلام في الناسخ والمنسوخ (٤١٢) من من طريق منصور، ورواه سعيد بن منصور في سننه (٢٦٠)، وفي تفسيره (٢٢٦) من طريق ابن أبي نجيح كلاهما (منصور، وابن أبي نجيح) عن مجاهد.
  - (٦) من (ج).
  - (٧) ليست في (ف).
  - (٨) في الأصل: عن، والمثبت من بقية النسخ.
  - (٩) رواه مسلم (٢٥٣٠)، وأبو داود (٢٩٢٥) من حديث جبير بن مطعم بنحوه.

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ الرِّجَالُ قَوْمُونَ عَلَى النِّسَآءِ بِمَا فَضَكَلَ اللّهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ وَبِمَآ أَنفَقُواْ مِنْ أَمْوَلِهِمْ فَالصَّدلِحَتُ قَدنِدَتُ قَدنِدَتُ حَفِظَتُ لِلْغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللّهُ وَالْفِي تَعَافُونَ نُشُوزَهُنَ فَعَ فَعِظُوهُ ﴿ وَالْفَجُرُوهُنَ فِي الْمَضَاجِعِ وَالْفَرِبُوهُنَ فَي الْمَصَاجِعِ وَالْفَرِبُوهُنَ فَي الْمَصَاجِعِ وَالْفَرِبُوهُنَ فَي الْمَصَاجِعِ وَالْفَرِبُوهُنَ فَي الْمُعَنَدِعُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ كَانَ عَلِيّا كَبِيرًا ﴿ اللّهُ اللّهُ كَانَ عَلِيّا كَبِيرًا ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهُ كَانَ عَلِيّا كَبِيرًا ﴿ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

قُولُه تَعَالَى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَى ٱلنِّسَاءَ ﴾.

سبَبُ نُزولِها:

أَنَّ رَجُلًا لطَمَ زَوْجِتَهُ لطْمةً (١) فاسْتعْدَتْ علَيْه رسُولُ الله عَيَلِيْ، فنَزلَتْ هذِه الآيةُ، وَنَزلَتْ هذِه الآيةُ، رَواه أبو صَالح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٢).

وذكَرَ المُفسِّرونَ أَنَّه سَعْدُ بْنُ الرَّبِيعِ الأَنْصَارِيُّ (٣).

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ فَوَّمُونَ ﴾؛ أي: مُسلَّطُونَ علَى تأدِيبِ النِّساءِ فِي الْحَتِّ (١٠).

ورَوى هِشَامُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنْ أَبِيه فِي قَوْلِه تعَالى: ﴿ الرِّجَالُ قَوَّ مُونَ عَلَى الْفِسَاءَ ﴾ قَالَ: إذا كانوا رِجَالًا.

<sup>(</sup>١) ليست في (ت). وفي (ج): لطمًا.

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير مقاتل بن سليهان (١/ ٣٧٠)، والواحدي في أسباب النزول (١/ ١٥١).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٦/ ٦٨٧)، وابن أبي حاتم في تفسيره ( ٥٢٤٥) من طاعة، طريق علي بن أبي طلحة، به، بلفظ: أمراء، عليها أن تطيعه فيها أمرها الله به من طاعة، وطاعته أن تكون محسنة إلى أهله حافظة لماله وفضله عليها بنفقته وسعيه.

#### وأنْشدَ(١)[من المتقارب]:

أَكُلُّ امْرِئِ تَحْسَبِينَ امْرَأً وَنَادٍ تَوَقَّدُ بِاللَّيْلِ نَارَا قُولُمه تعَمالَى: ﴿ بِمَا فَضَكُلُ اللَّهُ بَعْضَهُمْ ﴾ يعنِي: الرِّجَال ﴿ عَلَى بَعْضِ ﴾ يعنِي: النِّساءَ، وفُضِّلَ الرَّجُلُ على المرْأَةِ بزيادَةِ العقل، وتوفِيرِ الحَظِّفِ الميراث، والغَنِيمة، والجُمُعةِ، والجَمَاعَاتِ(١)، والخِلَافةِ، والإمَارَةِ، والجهادِ، وجُعِلَ الطَّلاقُ إليه، إلى غير ذليك.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَبِمَا أَنفَقُوا مِن أَمُولِهِمْ ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسِ يعني: المهرَ والنَّفقَةَ علَيْهِنَّ (٣).

وفي «الصَّالحاتِ» قوْلَان:

أحدُهما: المُحسنَاتُ إِلَى أَزْوَاجِهِنَّ، قالَه ابْنُ عبَّاس.

والثَّاني: العَامِلاتُ بالخير، قالَه ابْنُ الْمباركِ.

ق الَ ابْنُ عبَّ اس(٤): وَ «القانِتَ اتُ »: المُطِيعَ اتُ للهِ فِي أَزْوَاجِهِ نَّ، والحَافظَاتُ للغَيْب؛ أي: لغَيْب أزْوَاجِهنَّ (٥).

<sup>(</sup>١) البيت لعمدي بن زيمه، وقيل: لأبي دؤاد واسمه حارثة بن الحجماج الإيمادي، انظر: إيضاح شواهد الإيضاح (١/ ٤٢٤)، والكتاب لسببويه (١/ ٦٦)، والكامل (٣/ ٧٥)، وخزانة الأدب (٩/ ٥٩٢).

<sup>(</sup>٢) في (ج): والجماعة.

<sup>(</sup>٣) رواه ابسن جريسر الطبري في تفسيره (٦/ ٦٨٧)، وابسن أبي حاتم في تفسيره (٥٢٤٧) من طريق على بن أن طلحة، به، بنحوه.

<sup>(</sup>٤) من قوله: (قاله ابن عباس)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٦٩١) من طريق على بن أبي طلحة، به، بنحوه.

وق ال عطَاءُ ('')، وقت ادَةُ (''): يَخْفَظْنَ ما غابَ عنْهُ الأَذْوَاجُ مِنَ المَال (''')، وما يجِبُ علَيْهِنَّ مِن صِيانَةِ أَنْفُسِهِنَّ لِهُم.

قَوْلُه تعالى: ﴿ بِمَا حَفِظَ أَلَّهُ ﴾ قَرأَ الجُمهورُ برفْع اسم "اللهِ "(١).

وفي معْنَى الكلام على قِراءتهِم ثلَاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: بحفْظِ اللهِ إِيَّاهُنَّ، قالَه ابْنُ عَبَّاسٍ، ومُجَاهِدٌ، وعطَاءٌ، ومُقتِلٌ، ورَوى ابْنُ الْمُباركِ عن سُفيانَ، قالَ: بحفْظِ اللهِ إِيَّاهَا أَنَّهُ جعلَهَا كذلِك (''.

والثَّانِي: بَمَا حَفِظَ اللهُ لَهَنَّ مُهورَهُنَّ، وإيجَابُ نفَقتِهِنَّ، قالَه الزَّجَّاجُ<sup>(١)</sup>.

والثَّالث: أنَّ معناه: حافِظاتٌ للغيْبِ بالشَّيءِ الَّذي يُحفظُ بهِ أَمْرُ اللهِ، حكَاهُ الزَّجَّاجُ (٧).

وقرأ أبو جعْفرِ بنصْبِ اسْم اللهِ(^). والمعنَى: بحفظِهِنَّ اللهَ فِي طَاعتِهِ.

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦ / ٦٩٣) من طريق ابن جريج، به.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٦٩١ – ٦٩٢) من طريق سعيد، ومعمر، به.

<sup>(</sup>٣) في نسخة: الأموال.

<sup>(</sup>٤) انظر: المبسوط (ص:١٧٩)، والكامل (ص:٥٢٧)، والإتحاف (ص:٢٤١).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٦ / ٦٩٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٢٥٢) من طريق ابن المبارك به.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٤٦).

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٤٦).

<sup>(</sup>٨) انظر: المبسوط (ص: ١٧٩)، والكامل (ص: ٥٢٧)، والإتحاف (ص: ٢٤١)، قرأ أبو جعفر المدني بنصب الهاء (الله)، وما موصولة والتقدير: بالذي حفظ حق الله، أو أمر الله.

قُولُه تعالى: ﴿ وَٱلَّذِي تَخَافُونَ نُشُوزَهُنَ ﴾.

فِي الخوْفِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه بمعْنَى العلِم، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ.

والثَّانِي: بمعْنَى الظَّنِّ لَمَا يبْدُو مِنْ دلائِل النُّشُوزِ، قالَه الفَرَّاءُ(١).

وأنْشَدَ[من الطويل]:

قَالَ ابْنُ قُتِيبةَ: والنَّشوزُ: بُغضُ المرْأَةِ للزَّوجِ (٣)، يُقال: نَشَزَتِ المرْأَةُ [١/١٤٤] علَى زوْجِها، ونشَصَتْ (١٠): إِذَا فَرِكَتْهُ (٥٠)، ولم تطْمَئِنَّ إليْهِ (٢)، وأَصْلُ النَّشوذِ: الإنْزِعاجُ (٧).

وقالَ الزَّجَّاجُ: أَصْلُه مِنَ النَّشَزِ، وهوَ المكَانُ المُرتَفِعُ مِنَ الأرْضِ(^).

(١) انظر: معانى القرآن (١ / ٢٦٦).

<sup>(</sup>٢) عجز بيت لأبي الغول -علباء بن جوشن من بني قطن بن نهشل- وصدره: أتباني كلامٌ عَنْ نُصَيْبٍ يَقُولُهُ. انظر: النوادر في اللغة؛ لأبي زيد (ص: ٤٦)، والشعر والشعراء (ص: ٢٧٨)، وهو في تفسير ابن جرير الطبرى (٤/ ١٣٥) بلا نسبة.

<sup>(</sup>٣) في (ت): الزُّوج.

<sup>(</sup>٤) في (ج): ونشزت.

<sup>(</sup>٥) في (ج): تركته.

<sup>(</sup>٦) في (ت)، و (ج)، و (ف): عنده.

<sup>(</sup>٧) غريب القرآن (١/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٨) معاني القرآن وإعرابه ( ٢/ ٤٧).

Q

قُولُه تَعَالى: ﴿ فَعِظُوهُ ﴾.

قالَ الخَليلُ: الوعظُ: التَّذْكيرُ بالخيْرِ فيهَا يَرقُّ له القلْبُ(١).

قالَ الحسَنُ: يعِظُها بلسَانِه، فإِنْ أَبَتْ، وإِلَّا هجَرَهَا(٢).

واخْتَلَفُوا فِي الْمُراد بـ ﴿ الْهَجْرِ فِي الْمَضْجَعِ ، عَلَى أَرْبَعَةِ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه ترْكُ الجِهاعِ، رَواهُ سعِيدُ بْنُ جُسِير، وابْنُ أبي طلْحَة، والعَوفِيُّ، عن ابْنِ عبَّاسِ، وبعِ قالَ ابْنُ جُسِير، ومُقاتلٌ (٣).

والشَّانِي: أَنَّه ترْكُ الحكامِ، لَا ترْكُ الجِهاعِ، رَواه أبو الضُّحَى، عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، وخُصَيْفٍ، عنْ عِكرمَةَ، وبهِ قالَ السُّدِّيُّ، والثَّوْرِيُّ.

والثَّالِث: أنَّه قولُ المُنْجُرِ مِنَ الحكَامِ فِي المَضاجِعِ، رُوي عنِ ابْنِ عَبَّ الْمِنَ وَالشَّالِثِ عَبَ عَبَّاسٍ، والحسَنِ، وعِكرمَةَ. فيكُونُ المعْنَى: قُولُوا لِمُنَّ فِي المَضاجِعِ هُجْرًا مِنَ القوْلِ.

والرَّابع: أنَّه هَجرُ فِراشِهَا، ومُضاجَعَتِهَا. رُوي عنِ الحسنِ، والشَّعبيِّ، ومُجاهِدٍ، والنَّخعِيِّ، ومِقسم، وقتادة.

قَـالَ ابْـنُ عَبَّـاسٍ: اهْجُرْهَـا فِي المَضْجـعِ، فـإنْ أقبلـتْ وإِلَّا فقـدْ أَذِنَ اللهُ لـكَ أَنْ تَضْرِبَهـا ضرْبًـا غـيْرَ مُـبرّح(١٠).

<sup>(</sup>١) انظر: مجمل اللغة (١/ ٩٣١).

<sup>(</sup>٢) رواه سعيد بن منصور في سننه (١٤٤٢)، وأبو عُبيد القاسم بن سلام في الناسخ والمنسوخ (٢٠٢)، وعبد الرزاق في تفسيره (٥٧٠)، وابن أبي شيبة في مصنف (١٧٦٢٣)، وابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٦٩٨) من طرق عن الحسن، بنحوه.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل بن سليهان (١/ ٣٢٩).

<sup>(</sup>٤) لم أقف عليه.

وق الَ جَاعةٌ مِن أَهْ لِ العلْمِ: الآيَةُ علَى التَّرتيبِ، فالوعْ ظُ عنْ دَ<sup>(۱)</sup> خوفِ النُّشوذِ، والهجْ مِنْ دظُهودِ النُّشوذِ، والسَّربُ عنْ دَ تَكرُّرهِ، واللَّجَاجِ فيهِ.

ولاً يجوزُ الضَّربُ عنْدَ ابْتِداءِ النُّشوزِ.

قَالَ القَّاضِي أَبِو يَعْلَى: وعلَى هذَا(٢) مذْهبُ أَحَدَ(٣). وقَالَ الشَّافِعيُّ: يجوزُ ضرْبُها فِي ابْتدِاءِ النُّشوزِ(١٠).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ فَإِنَّ أَطَعْنَكُمْ ﴾.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يعْنِي فِي المَضجَعِ ﴿ فَلَا نَبْغُواْ عَلَيْمِنَ سَكِيلًا ﴾؛ أي: فلا تَتَجَنَّ عليْهَا الْعِللَ (٥٠).

وقالَ سُفيانُ بْنُ عُيينَةَ: لا تُكلِّفها الحُبَّ؛ لأنَّ قلبَهَا ليْسَ فِي يدِهَا(١٠).

وقى الَ ابْنُ جَريرِ: المعْنَى: ف لَا تَلْتَمِسُوا سَبِيلًا إِلَى م ا لَا يَحِلُ لكُم مِن أَبْدَانِ نَ وأَمْوَ الْحِنَّ بالعِلَلِ، وذلِك أَن تَقُولَ لَمَا وهي مُطِيعةٌ [لك] (١٠): لسُتِ (١٠) لي مُحبَّةً، فيضر بُهَا، أو يُؤذِها (١٠)(١٠٠).

<sup>(</sup>١) في (ج): من.

<sup>(</sup>٢) في (ف): وهذا على.

<sup>(</sup>٣) انظر: المغنى (٧/ ٣١٨).

<sup>(</sup>٤) انظر: الأم (٥/ ١٢٠). ومن قوله: (قال القاضي أبو يعلى)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٧١٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧٢٧) وابن المنذر في تفسيره (١٧٣٢) من طريق على بن أبي طلحة، به.

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٦/ ٧١٤) من طريق يعلى بن أمية، به.

<sup>(</sup>٧) من (ت).

<sup>(</sup>٨) في (ت): ليست.

<sup>(</sup>٩) في (ت)، و(ج)، و(ف): فتضربها أو تؤذيها.

<sup>(</sup>١٠) انظر: تفسير ابن جرير الطبري (٦/ ٧١٣).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلِيًّا كَبِيرًا ﴾.

قالَ أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ: لا تَبْغُوا علَى أَزْواجِكُم، فهوَ ينْتَصِرُ هُنَّ مِنكُم. وقالَ أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ: لا تَبْغُوا على أَزْواجِكُم، فهوَ ينْتَصِرُ هُنَّ مِنكُم. وقالَ الخطَّابِيُّ: «الكبِيرُ»: المَوصُوفُ بالجَلالِ، وكِبرُ الشَّانِ، يصْغُرُ وُفَالَ: هوَ الَّذِي كَبُرَ عن شَبَهِ المَخْلُوقِينَ (۱). دُونَ جَلَالِه كُلُّ كَبير. ويُقال: هوَ الَّذِي كَبُرَ عن شَبَهِ المَخْلُوقِينَ (۱).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِ مَا فَٱبْعَثُواْ حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ ، وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهَ آ إِن يُرِيدَآ إِصْلَكُ الْوَقِقِ ٱللّهُ بَيْنَهُ مَا أَيانَ ٱللّهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا ﴿ النساء: ٣٥].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهُمَا ﴾.

فِي الخوفِ قولانِ:

أحدُهما: أنَّه الحذرُ مِنْ وُجودِ مَا لا يُتيقَّنُ وُجودُهُ، قالَه الزَّجَّاجُ (٢).

والثَّانِي: أنَّه العِلمُ، قالَه أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ.

ق الَ الزَّجَّاجُ: و «الشِّقَاقُ»: العدَاوةُ، واشْتِقاقُهُ مِنَ أَنَّ (") المُتشَاقَينَ (١)، كُلُّ صِنفٍ منْهُم فِي شِقَّ. و «الحَكَم»: هو القَيِّمُ بِهَا يُسندُ إِليْهِ (٥).

وفي المأمُورِ بإنْفاذِ الحَكمَيْنِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّ السُّلطانُ إذا ترافعًا إليْهِ، قالَ سَعيدُ بُنُ جُبيرٍ، والضَّحَاكُ.

والثَّانِي: الزَّوجَانِ، قالَه السُّدِّيُّ.

<sup>(</sup>١) شأن الدعاء (١/ ٦٦).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٤٨).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٤) في (ج): المشتاقين.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٤٨).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ إِن يُرِيدَآ إِصْلَحًا ﴾ قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يعْنِي الحَكَمَيْنِ (''. [١٤٣/ب] وفي قوْلِه تعَالى: ﴿ يُوفِقِ ٱللَّهُ بَيْنَهُمَآ ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه (٢) رَاجِعٌ إِلَى الحَكميْنِ، قالَه ابْنُ عَبَّاسٍ، وابْنُ جُبيرٍ، وجُاهِدٌ، وعطَاءٌ، والسُّدِيُّ، والجُمهورُ.

والثَّانِي: أَنَّه راجِعٌ إِلَى الزَّوْجِينِ، ذكرَهُ بعْضُ المُفسِّرينَ.

# فَصْلٌ

والحكمَانِ وكِيلانِ للزَّوْجيْنِ، ويُعتَبرُ رِضى الزَّوْجينِ فيمَا يَحْكُمانِ بهِ، هـذا قـوْلُ أَحَمَدَ (٣)، وأبي حنِيفةَ وأصْحَابِه (١٠).

وق الَ مالِكُ (°)، وأصْحَاب أُ (١) والشَّافِعيُّ (٧): لا يفْتقِرُ حكمُ الحكمَ يْنِ [إلى] (٨) رِضَى الزَّوْج يْنِ.

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٧٨٦)، وابن المنذر في تفسيره (١٧٤٧) من طريق عطاء بن السائب، عن سعيد بن جبير، به.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) انظر: المغنى (٧/ ٣٢٠).

<sup>(</sup>٤) انظر: الأَصلُ (٢١/ ٢٠٢)؛ لمحمد بـن الحسـن الشـيباني، والمبسـوط (٢١/ ٦٢)؛ للسرخـــــــى، و بدائـــع الصنائـــع (٢/ ٣٣٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: المدونة (٢/ ٢٧٠).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ت)، (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٧) انظر: الأم (٥ / ١٧٤).

<sup>(</sup>٨) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

قوْلُ مَ نَعَالَى: ﴿ وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلَا نُشْرِكُوا بِهِ ، شَيْعًا ۗ وَبِالْوَالِدَ بْنِ إِحْسَنَا وَبِذِى
الْقُرْبَى وَالْبَتَكَىٰ وَالْمَسَكِينِ وَالْجَارِ ذِى الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ
بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمُ ۚ إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ مُخْتَالًا
فَخُورًا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَأَعْبُدُوا أَللَّهَ ﴾ قالَ ابْنُ عبَّاسِ: وحَّدُوهُ (١).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَبِٱلْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَا ﴾ قالَ الفَرَّاءُ: أغْرَاهُم بالإِحْسانِ إِلَى الوَالِديْسن (٢).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَٱلْجَارِ ذِي ٱلْقُرْبَى ﴾.

فيهِ قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّه (٣) الجارُ الَّذِي بيْنَك وبيْنَه قرَابَةٌ، قالَه ابْنُ عبَّاس، ومُجاهِدٌ، وعِكرمَةُ، والضَّحَاكُ، وقتادَةُ، وابْنُ زيْد، ومُقاتِلٌ فِي آخَرينَ. والثَّان: أنَّه الجارُ المُسلِمُ، قالَه نوْفٌ الشَّامِيُّ (١).

فيكونُ المعْنَى: ذي القُربَى منْكُم بالإِسْلام.

قولُه تعَالى: ﴿ وَٱلْجَارِ ٱلْجُنُبِ ﴾.

رَوى المُفضَّلُ، عنْ عاصِمِ: «والجَار الجَنب» بفتْحِ الجِيم، وإِسْكانِ النُّونِ(٥).

<sup>(</sup>١) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥٢٨٩) من طريق عكرمة أو سعيد بن جبير به .

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (١/ ٢٦٦).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن عطية في المحرر الوجيز (٢/ ٥٠)، وأبو حيان في البحر المحيط (٣/ ٦٣٢).

<sup>(</sup>٥) انظر: مختصر ابن خالويه (ص: ٣٣)، وشواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ١٣٥)، وإعراب القراءات؛ للعكبري (١/ ٣٨٦).

قالَ أبو عِليِّ: المعنى: والجَارِ ذِي الجنبِ، فحُذف المُضافُ(١). وفي «الجَارِ الجُنب» ثلاَثَةُ أَقْوَالِ:

أُحدُها: أَنَّه الغَريبُ الَّذِي لِيْس بِيْنَك وبِيْنَه قَرَابَةٌ، قالَه ابْنُ عَبَّاسٍ، ومُحَاهِدٌ، وعطَاءٌ، وعِكرمَةُ، [والضَّحَّاكُ](٢)، وابْنُ زيْدٍ، ومُقاتلٌ فِي آخرينَ. ومُحَاهِدٌ، وعطَاءٌ، وعِكرمَةُ، [والضَّحَاكُ] (٢)، وابْنُ زيْدٍ، ومُقاتلٌ فِي آخرينَ. ومُخلفِك، والشَّانِ: أَنَّه جَارُكَ عَن يمينِك، وعن شَهَالِك، وبيْنَ يديْك، وخلفِك، رَواه الضَّحَاكُ، عن ابْن عبَّاس.

والثَّالث: أنَّه اليهودِيُّ والنَّصْرانِيُّ، قالَه نوْفٌ الشَّامِيُّ.

وفي «الصَّاحِبِ بالجنب» ثلَاثة أقوالٍ:

أحدُها: أنَّ الزَّوجَةُ، قالَ ع لِيٌّ، وابْنُ مسْعُودٍ، والحسَنُ، وإبْراهِهُ النَّخَعيُّ، وابْنُ أبي ليْلَ.

والشَّانِي: أنَّه الرَّفِيقُ فِي السَّفرِ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ فِي رِوايَةِ مُجَاهِدٍ، وقتادَةَ، والضَّحَّاكِ، والسُّدِّيِّ، وابْنِ قُتيبةً (٣). وعنْ سَعيدِ بْنِ جُبيرٍ كالقوْلَينِ.

والثَّالَـث: أَنَّـه الرَّفِيتُ، رواه ابْـنُ جريـج، عـنِ ابْـنِ عبَّـاسٍ، وبـهِ قـالَ عِكر مَـةُ.

قَالَ ابْنُ زِیْدٍ: هُوَ الَّذِي يِلْصِقُ بِكَ رَجَاءَ خَیْرِكَ<sup>(1)</sup>. وقَالَ مُقَاتِلٌ: هُوَ رَفِیقُك حَضَرًا وسَفرًا (<sup>0)</sup>.

<sup>(</sup>١) الحجة (٣/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٢) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن ( ١/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري (٧/ ١٥) من طريق ابن وهب، به.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل بن سليمان (١/ ٣٧٢).

وِفِي "ابْنِ السّبيل" أَقُوالٌ (١) قد ذكرْ نَاهَا فِي "البقرةِ".

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَمَا مَلَكَتَ أَيْمَنُكُمْ ﴾ يعْنِي: المَمْلُوكِينَ. وقالَ بعْضُهُم: يذْخُلُ فيهِ الحيَوانُ البَهِيمُ.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: وَ «المُختَالُ»: البطرُ فِي مِشيتِهِ، و «الفخُور»: المُفتَخِرُ عَلَى النَّاسِ بِكِبْرِه (٢).

وق الَ مُجَاهِدٌ: هوَ (٣) الَّذِي يَعُدُّ مَا أُعْطِى (مِنْ نِعَم اللهِ) (١٠)، و لَا يشْكُرُ اللهُ (٥٠). وق الَ النَّجَاجُ: اللهُ (٥٠). وق الَ النَّجَاجُ: «المُختَالُ»: ذُو الْخَيلاءِ والكِبْرِ (١٠). وق الَ النَّجَاجُ: «المُختَالُ»: الصَّلِفُ التَّبَاهُ (٧) الجَهُولُ (٨).

وإِنَّما ذكر «الاختِيالَ» هَاهُنا؛ لأنَّ المُختالَ يأنَفُ مِن ذَوي قَرابَاتِه، ومِن جِيرَانِه إذا كانُوا فُقراءَ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَبْخُلُونَ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخْلِ وَيَحْتُمُونَ مَا اَلْكَ مَا اَلْكَ اللَّهُ مُ اللَّهُ مِن فَضَّلِهِ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَ فِي عَذَابًا مُّهِينَا اللَّ ﴾ [النساء: ٣٧]. قُولُه تعَالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَبْخُلُونَ ﴾ ذكرَ الله الله الله الله عَالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَبْخُلُونَ ﴾ ذكرَ الله الله الله الله عَالَى: ﴿ الله عَالَى: ﴿ الله عَالَى: ﴿ الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَالَى الله عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَالِمُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

<sup>(</sup>١) في (ج): ستة أقوال.

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في الوسيط (٢/ ٥١) بنحوه.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٤) ليس في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٢٠) من طريق ابن أبي نجيح، به.

<sup>(</sup>٦) غريب القرآن (١/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٧) في (ف) زيادة بعد هذه الكلمة: (الياء مشددة).

<sup>(</sup>٨) معاني القرآن وإعرابه (١/ ١٥).

<sup>(</sup>٩) ذكره الثعلبي في الكشف والبيان (١/ ٣٠٦).

### فأمَّا سبَبُ نُزولِهَا:

فقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: كَانَ كَرْدَمُ بْنُ زِيْدِ(۱)، وأُسامَةُ بْنِ حَبِيبٍ، ونَافعٌ بْنِ أَبِي أَفِع، وبَحْرِيُ بْنُ عَمْرٍو، وحُيَيُّ بْنُ أَخْطَبَ، ورِفَاعَةُ بْنِ زِيْدِ بْنُ التَّابُوتِ، يَأْتُون رِجَالًا مِنَ الأَنْصارِ مِن أَصْحابِ رسُولِ الله عَيَيْ وَكَانُوا [١٤٥/أ] يُخْالِطُونَهُم، ويَنتَصِحُونَ (٢) لَحُم، فيقُولُون: لا تُنْفِقُوا أَمُوالَكُم، فإنَّا نَخْشَى عَلَيْكُمُ الفَقْرَ، ولا تُسارِعُوا إِلَى (٣) النَّفَقةِ، فإنَّكُم لا تدْرُونَ ما يَكُونُ، فنزَلَتْ عَذِه الآيَةُ (١).

وِفِي الَّذِي «بَخِلُوا بهِ وأَمَرُوا النَّاسَ بالبُخل بهِ» قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه المَالُ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، وابْنُ زيْدٍ.

والنَّانِي: أَنَّه إظْهَارُ صِفةِ النَّبِيِّ عَلَيْ ونُبوَّتِهِ، قالَه مُجاهِدٌ، وقَتادة، والسُّدِيُّ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَيَأْمُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبُخْلِ ﴾.

قَراً أَبْنُ كَثِيرٍ، [ونافِعٌ](٥)، وأَبُو عمْرٍو، وعَاصِمٌ، وأَبْنُ عامِرٍ: «بالبُخْل» خفيفًا. وقَرأ حُزَةُ والكِسَائِيُّ: «بالبَخَل» مُحَرَّكًا(١)، وكذلِك فِي سُورةِ «الحديد»(٧).

<sup>(</sup>١) توجد زيادة في المطبوع لم نقف عليها في النسخ الخطية التي بين أيدينا، وهي: (حليف كعب بن الأشرف).

<sup>(</sup>٢) في (ج): وينتصرون.

<sup>(</sup>٣) في نسخة: في.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري (٧/ ٢٤) من طريق سعيد بن جبير، به.

<sup>(</sup>٥) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٦) في (ف): محرَّكًا مُثقَّلًا.

<sup>(</sup>٧) انظر: السبعة (ص: ٢٣٣)، ومعاني القراءات (١/ ٣٠٨)، والحجة (٣/ ١٦٠).

وِفِي الَّذِي آتاهُمُ اللهُ مِن فضلِهِ قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّهُمُ اليَهُودُ، أُوتوا عِلمَ نعْتِ النَّبِيِّ ﷺ، فكَتَمُوه، هذا قولُ الجُمهورِ(١٠).

والثَّانِي: أنَّهُم أَربَابُ الأَمْوَالِ بِخِلُوا بِها، وكتَمُوا الغِنى، ذكَرَهُ المَاوردِيُّ فِي آخَرِيسنَ (٢).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَأَعَتَدُنَا ﴾ قالَ الزَّجَاجُ: معْناه: جعلْنَا ذلِك (٣) عَتادًا للهُم؛ أي: مُثبتًا للهُم (١٠).

قُوْلُـهُ تَعَـالَى: ﴿ وَالَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَلَهُمْ رِئَآةَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِٱلْيَوْمِ ٱلْاَخِرِ ۗ وَمَن يَكُنِ ٱلشَّيْطَانُ لَهُ قَرِينَا فَسَآةَ قَرِينَا ﴿ ﴾ [النساء: ٣٨].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُولَهُمْ رِئَآةَ ٱلنَّاسِ ﴾.

اخْتَلَفُوا فيمَن نزلَتْ علَى ثلاثَةِ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّهُمُ اليهودُ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ، ومُجاهِدٌ، ومُقاتِلٌ.

والشَّانِي: أَنَّهَمُ المُنافقونَ، قالَه السُّدِّيُّ، والزَّجَاجُ (٥)، وأبو سُليمانَ الدِّمشقيُّ.

والنَّالِثُ: مُشركُو مكَّةَ أَنْفقُوا علَى عدَاوَةِ النَّبِيِّ ﷺ، ذكَرَهُ النَّعلَبيُّ (٦).

<sup>(</sup>١) تفسير ابن جرير الطبري (٧/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) النكت والعيون (١/ ٤٨٧).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥١).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥١).

<sup>(</sup>٦) الكشف والبيان (٣/ ٣٠٧).

و «القرينُ»: الصَّاحِبُ المُؤالِفُ(۱)، وهو فَعِيلٌ مِنَ الإِقْتِرَانِ(۱) [بيْنَ الشَّيْئِنِ](۳).

وفي معنى مُقارنة الشَّيطانِ قولانِ:

أحدُهما: مُصاحَبتُهُ فِي الفِعل.

والثَّانِي: مُصاحَبتُهُ فِي النَّارِ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لَوْءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَاَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَهُمُ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ مِن عَلِيمًا اللهِ ﴾ [النساء: ٣٩].

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ ﴾.

المَعْنى: وأَيُّ شيْءٍ على هؤلاءِ الَّذِين يُنْفقونَ أَمْوَالهَم رِئاءَ النَّاسِ، ولَا يُؤمِنونَ بِاللهِ، لوْ آمَنُوا!.

وِفِي الإِنْفاقِ المَذْكُورِ هَاهُنا قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه الصَّدَقَةُ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّانِي: الزَّكَاةُ، قالَه أبو سُليهانَ الدِّمشقِيُّ.

وفِي قوْلِـه تعـالى: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ بِهِمْ عَلِيمًا ﴾ تَهْدِيدٌ الْمُسم عـلَى سُـوءِ مَقاصدِهِـم.

<sup>(</sup>١) في (ف): المؤالف باللام.

<sup>(</sup>٢) في (ج): قرنت.

<sup>(</sup>٣) من (ج).

قُولُـهُ تَعَـالَى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةً ۚ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَاعِفَهَا وَيُؤْتِ مِن لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ٤٠].

قُوْلُه تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾.

قدْ شرحْنَا «الظُّلَمَ» فِيهَا سَلَفَ (۱)، وهو مُستجيلٌ علَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَ

(قَالَ الشَّيْخُ)(٥): وقرأْتُ على شيْخِنا أبي منْصُورِ اللَّغُويِّ قالَ: يظُنُّ النَّاسُ أَنَّ المِثقَالَ وزْنُ دِينارِ لَا غيرُ، وليْسَ كها يَظُنُّونَ. مِثقَالُ كُلِّ شيْء: وزُنُه، وكُل وزْنِ يُسَمَّى مِثقَالًا، وإن كانَ وزْنَ أَلْفِ. قالَ اللهُ تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ وَزْنَ أَلْفِ. قَالَ اللهُ تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ وَزْنَ أَلْفِ. قَالَ اللهُ تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ مِثْقَالًا مَتَكَمْ مِنْ خَرْدَلٍ ﴾ [الأنبياء: ٤٧].

قَالَ أَبِو حَاتِم: سأَلْتُ الأَصْمِعِيَّ عِنْ صَنجَةِ اللِيزانِ، فقَالَ: فَارسِيٌّ، [180/ب] ولا أدري كيْفَ أقُولُ، ولكِنِّي أقُولُ: مِثْقَالًا(1)، فإذَا قلْتَ للرَّجِل: ناولْنِي

<sup>(</sup>١) في (ج): سبق.

<sup>(</sup>٢) من قوله: (الشيء: زنة)... إلى هنا ساقط في (ت).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (١/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٢٥).

<sup>(</sup>٥) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٦) في (ت)، (ج)، و(ف): مثقال.

مثقالًا، فأعْطَاك صَنجة ألْف، أو صَنجة (١١) حَبَّةٍ، كانَ مُمْتَثِلًا (٢).

وفي المُراد بـ «الذَّرَّةِ» خُمْسَةُ أَقُوال:

أحدُها: أَنَّه (٣) رأسُ نملَةٍ حُمْرَاءَ، روَاه عِكرمَةُ عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

والثَّانِي: ذرَّةٌ يَسِيرةٌ مِنَ التُّراب، رَواه يزيدُ بْنُ الأَصَمِّ، عن ابْن عبَّاس. والثَّالثُ: أَصْغَرُ النَّمل، قالَه ابْنُ قُتيبةً، و ابْنُ فارسِ(١٠).

والرَّابع: الحَردَلَةُ.

والخامس: الواحِدَةُ مِنَ الْهَبَاءِ الطَّائرِ (٥) فِي ضَوْءِ الشَّمس إذا طلَعتْ مِن ثُقب، ذكرَهُما التَّعلِبُّي(٢).

واعْلَم أَنَّ ذِكْرَ اللَّذَّةِ ضَرْبُ مَثَلِ بِهَا(٧) يعْقِلُ، والمقصُودُ أنَّه لا يَظلِمُ قليلًا ولا كثيرًا.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً ﴾.

قَرأَ ابْنُ كثيرٍ، ونافِعٌ: «حسنَةٌ ، بالرَّفع. وقَرأ البَاقونَ بالنَّصب (^).

<sup>(</sup>١) في (ج): وصنجة.

<sup>(</sup>٢) التكملة والذيل على درة الغواص (ص: ٨٦٣).

<sup>(</sup>٣) في (ت): أنها.

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (١/ ١٢٧)، ومجمل اللغة؛ لابن فارس (١/ ٣٥٣).

<sup>(</sup>٥) في (ت): الظاهر.

<sup>(</sup>٦) انظر: الكشف والبيان (٣/ ٣٠٨).

<sup>(</sup>٧) في الأصل: فيها، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٨) انظر السبعة (ص: ٢٣٣)، ومعاني القراءات (١/ ٣٠٨)، والحجمة (٣/ ١٦٠)، والمبسوط (ص: ۱۷۹).



ق الَ الزَّجَ اجُ: مَن رفَعَ، فالمغنَى: وإِنْ تَحْدُثُ حسَنَةٌ، ومَن نصَبَ، فالمغنَى: وإِنْ تَدُ وَمَن نصَبَ، فالمغنَى: وإِنْ تَدُ فِعْلَتُهُ حسَنَةً (١).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ يُضَاعِفْهَا ﴾.

قَرأ ابْنُ عامِر، وابْنُ كَثِيرٍ (٢): «يُضعِّفها» بالتَّشْديدِ منْ غيْرِ ألِفٍ. وقَرأَ الباقُونَ: «يُضاعِفها» بألِفٍ مع كسْرِ العَيْنِ (٣).

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: يُضاعِفها بالألِفِ(''): يُعْطى مثْلَها مرَّاتٍ، ويُضَعِّفُها بِغَيرِ أَلِفٍ: يُعْطى مثْلَها('') مَرَّةً('').

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ مِن لَّدُنَّهُ ﴾؛ أي: مِن قِبَلِه. و «الأجرُ العَظِيمُ»: الجَنَّةُ.

قول تعالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا حِنْنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدِ وَحِنْنَا بِكَ عَلَى هَنَوُلاَءِ شَهِيدًا (الله عَلَى الله عَلَى ا

قُولُه تعَالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِنْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: معْنَى الآيَةِ: فكيْفَ يكونُ حَالُ هؤلاءِ (٧) يوْمَ القِيامةِ، فحَذَفَ الحَالَ؛ لأنَّ فِي الكَلام دلِيلًا عليْهِ (٨).

ولفْظُ «كَيْفَ» لفْظُ الإسْتِفْهام، ومعْناهَا: التَّوْبِيخُ.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥٣).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: ابن كثير ونافع، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) انظر: السبعة (ص: ٢٣٣)، والحجة (٣/ ١٦١)، والمبسوط (ص: ١٤٨).

<sup>(</sup>٤) من قوله: (مع كسر العين)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٥) من قوله: (مرات)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٦) غريب القرآن (١/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٧) من قوله: (بشهيد)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٨) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥٣).

و «الشُّهيدُ»: نَبيُّ الأُمَّةِ.

وبهَاذا يشهد فيهِ أَرْبِعَةُ أَقُوالِ:

أحدُها: أنَّه (١) قد بلَّغ أمَّتَهُ. قالَه ابْنُ مسْعُودٍ، وابْنُ جُريج، والسُّـدِّيُّ، ومُقاتِـلٌ.

والثَّانِي: بإيهَانِهم، قالَه أبو العَالِيةِ.

والثَّالث: بأعْمَالِم، قالَه مُجاهِدٌ، وقَتادةُ.

والرَّابع: يَشْهَدُ لِمُم وعليْهم، قالَه الزَّجَّاجُ(٢).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَجِئْنَا بِكَ ﴾ يعْنِي: نَبِيَّنَا ﷺ.

وِفِي ﴿ هَـٰٓ وُلَآهِ ﴾ ثلاثَةُ أَقُوالِ:

أحدُها: أنَّهُم سَائِر (٣) أُمَّتهِ.

ثُمَّ فيهِ قولان:

أحدُهما: أنَّه يَشهَدُ عليْهم.

والثَّانِي: يَشْهَدُ لَهُم فتكون «علَى» بمَعْنى: اللَّام.

والقوْلُ التَّانِي: أنَّهم الكُفَّارُ يَشْهَدُ عليهم بتبْلِيغ الرِّسَالةِ، قالَه مُقاتِلٌ.

والنَّالث: اليهودُ والنَّصاري، ذكَرَهُ الماوردِيُّ (١٠).

<sup>(</sup>١) في (ت): بأنه.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥٤).

<sup>(</sup>٣) في (ت)، و (ج): جميع.

<sup>(</sup>٤) النكت والعيون (١/ ٤٨٨).



قُولُهُ تَعَسَالَى: ﴿ يَوْمَهِذِ يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَعَصَوُا ٱلرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بِهِمُ ٱلْأَرْضُ وَلَا يَكُنُمُونَ ٱللَّهَ حَدِيثًا ﴿ ﴾ [النساء: ٤٢].

قَوْلُه تعالى: ﴿ لَوْ تُسَوَّىٰ بِهِمُ ٱلْأَرْضُ ﴾.

قَراً ابْنُ كَثِيرٍ، [وعَاصِمٌ](۱)، وأبو عمْرِو: «لو تُسْوى»، بضَمِّ التَّاءِ، وتخفِيفِ السِّينِ(۲).

والمعْنَى: ودُّوا لـو جُعِلُـوا تُرابًـا، فكَانُـوا هُـم والأرْضُ سَـواءٌ، هـذا قـوْلُ الفَـرَّاءِ فِي آخريـن (٣).

قَالَ أَبِو هُرِيرةَ: إِذَا حَشَرَ اللهُ الخَلائِقَ، قَالَ للبَهَائِمِ، والدَّوابِّ، والطَّيرِ: كُونِي تُرابًا. فعنْدَها يقولُ الكافِرُ: ﴿ يَلَيْنَنِي كُنْتُ تُرَبًا ﴾ [النبأ: ٤٠](١).

وقَرأ نافِعٌ، وابْنُ عامِرٍ: «لَوْ تَسَّوَّى»: بفتْح التَّاءِ، وتشديدِ السِّينِ (٥٠).

والمعْنى: لو تَتَسوَّى، فأُدغمتِ التَّاءُ فِي السِّين؛ لِقرْبِها منها.

<sup>(</sup>١) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) انظر: السبعة (ص: ٢٣٤)، ومعاني القراءات (١/ ٣٠٨- ٣٠٩)، والحجة (٣/ ١٦٠ - ١٦٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: معانى القرآن للفراء (١/ ٢٦٩ – ٢٧٠).

<sup>(</sup>٤) رواه عبد الرزاق في تفسيره (٧٨٦) من طريق معمر، ومن طريقه ابن جرير الطبري في تفسيره (٩/ ٢٣٥)، والحاكم في المستدرك (٢/ ٣٤٥) وقال: على شرط مسلم، ووافقه الذهبي، ورواه وابن أبي حاتم في تفسيره (٧٢٦٢) من طريق كثير بن هشام، كلاهما (معمر، وكثير) عن جعفر بن برقان، عن زيد الأصم، به، بنحوه.

<sup>(</sup>٥) السبعة (ص: ٢٣٤)، ومعاني القراءات (١/ ٣٠٩)، والمبسوط (ص: ١٧٩).

ق الَ أبوع لِيِّ: وفِي هذه القرَاءةِ اتَساعٌ؛ لأنَّ الفعلَ مُسنَدٌ إِلَى الأرْض، وليس المُرادُ: ودُّوا لو صَارتِ الأرْضُ مِثلَهم، إنَّما المعْنَى: ودُّوا لو (١) يَتسوَّونَ بَا(٢).

ثُمَّ فِي المَعْنِي للمُفسِّرِينَ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ معناه: ودُّوا لـو تَخرَّ قَـتْ بهـمُ الأَرْضُ، فسَـاخُوا فِيها، قالَـه قتـادَةُ، وأبـو عُبيـدةَ، ومُقاتِـلٌ.

والثَّانِي: أنَّ معْناه: ودُّوا أنَّهُم لم يُبعث وا(")؛ لأنَّ الأرْضَ كانتْ مُستويَةً بِهِم قَبْلَ خُروجِهِم منْها، قالَه ابْنُ كيسانَ، وذكَرَ نحوَهُ الزَّجَاجُ('').

وقَرأ حُمْزَةُ، والكِسَائِيُّ: «لو تَسَوَّى»، بفتح التَّاءِ، وتخْفِيفِ السِّينِ، والسَّدِنَ، والكِسَائِيُّ: «لو تَسَوَّى»، بفتح التَّاءِ، وتخْفِيفِ السِّينِ،

وهي بمعْنَى: تَتَسوَّى، فحذَفَ التَّاءَ الَّتِي أَدْغَمَها نافِعٌ، وابْنُ عامِرٍ (٥٠). فأمَّا معْنى القِراءتَيْن، فوَاحِدٌ.

قُولُه تعالى: ﴿ وَلَا يَكُنُّمُونَ ٱللَّهَ حَدِيثًا ﴾.

فِي الحديثِ قُولَانِ:

أحدُهما: [أنَّه](١) قوْلُهم: ما كُنَّا مشركين، هذَا قوْلُ الجُمهورِ.

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) الحجة (٣/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: يتعنتوا، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: السبعة (ص: ٢٣٤)، ومعاني القراءات (١/ ٣٠٩)، والحجة (٣/ ١٦٢).

<sup>(</sup>٦) من (ت)، و(ج)، و(ف).

والثَّانِي: أَنَّه أَمْرُ النَّبِيِّ ﷺ ونَعْتُه وصِفتُهُ (١)، قالَه عطَاءٌ.

فعلَى الأوَّل يتعلَّق الكِتمانُ بالآخرَةِ.

وعلَى الثَّاني يتعلَّقُ بها كانَ فِي الدُّنيا، فيكون المعْنَى: ودُّوا أنَّهُم لم يكتمُوا ذلِك.

## وِفِي معْنى الآيَةِ سَيَّةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: ودُّوا إِذَا فضَحَتْهُم جَوارِحُهُم أَنَّهُم لَم يكتُموا اللهَ شِرْكَهُم، وهذَا المعْنى مرُويٌّ عن ابْن عبَّاس (٢).

والشَّانِي: أنَّهُم لَّالً<sup>(٣)</sup> شَهِدَتْ عليْهِم جوَارِحُهم لم يكتُموا اللهَ حدِيثًا بعْدَ ذلِك، رُوي (١) عن ابْن عبَّاس أيضًا.

والثَّالَث: أنَّهم فِي موطن (لا يكتمُونَ اللهُ (٥) حدِيثًا، وفِي موطن) (١) يكتمُونَ اللهُ (٥) ويقولُون: ما كُنَّا مُشركينَ، قالَه الحسَنُ.

والرَّابِع: أنَّ قوْلَه تعالى: ﴿ وَلَا يَكْنُمُونَ اللَّهَ حَدِيثًا ﴾ كلامٌ مُستأنفٌ لا يتَعلَّقُ به وَالرَّابِع: ﴿ وَلَوْ نُسُوَى بِهِمُ ٱلْأَرْضُ ﴾ ، هذا قولُ الزَّجَاج وَالفرَّاءِ (^).

ومعْنى: ﴿ وَلَا يَكُنُمُونَ ٱللَّهَ حَدِيثًا ﴾: لا يَفْدِرُونَ عَلَى كَتُمَانِه؛ لأنَّه ظاهرٌ عَنْدَ اللهِ.

<sup>(</sup>١) في (ت)، (ج)، و(ف): وصفته ونعته.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٤٤) من طريق عطية العوفي.

<sup>(</sup>٣) من قوله: (شركهم)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٤) من قوله: (مروي عن)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٥) في (ف): يكتمونه.

<sup>(</sup>٦) ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٧) من قوله: (الله حديثًا)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٨) انظر: مجاز القرآن (١/ ١٢٨)، ومعاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥٤).

والخامس: أنَّ المعْنى: ودُّوا لـو سُـوِّيتِ الأرْضُ بِهِـم(١)، وأنَّهـم لم يكتمُـوا اللهَ حديثًا.

والسَّادِس: أنَّه م لم يعْتَقِدُوا قوْلَه م: ما كُنَّا مشركين كذبًا، وإِنَّه اعْتَقَدُوا(٢) أنَّ عبادةَ الأصنام طاعَةٌ، ذكرَ القوْلَين ابْنُ الأنْبَارِيِّ.

وق الَ الق اضي أبو يع لَى: أُحبروا بهَا توهَموا، وكانُوا يظنُون أنَّهم ليشُوا بمُشركين، وذلِك لا يُخرجهم عن أن يكونوا قد كذَبُوا.

قوْلُ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَقْرَبُوا ٱلصَّلَوٰةَ وَٱنتُمْ سُكَرَىٰ حَقَىٰ تَعْلَمُوا مَا نَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَىٰ تَغْلَسِلُوا ۚ وَإِن كُنتُم مِّنْ أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَلَهُ مَا فَقُولُونَ وَلَا جُنُبًا إِلَّا عَابِرِي سَبِيلٍ حَتَىٰ تَغْلَسِلُوا أَوْ إِن كُنتُم مِّنَ الْغَابِطِ أَوْ لَنَمَسْئُمُ ٱلنِسَاءَ فَلَمْ يَجِدُوا مَا أَ فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِبًا فَامْسَحُوا بِوجُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ أَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُواً غَفُورًا ﴿ النَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ كَانَ عَفُواً غَفُورًا ﴿ النَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللْلِهُ اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْلَهُ اللللْمُ ا

قَوْلُه تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَقْتَرَبُوا ٱلصَّكَلُوةَ وَأَنتُمْ شُكَرَىٰ ﴾.

رَوى أبوعبُ إلرَّ حمن السُّلَمِي، عن علِيٍّ بُن أبي طالِب رضي الله عنه قالَ: صنَع لنَا (٣) عبْدُ الرَّحن بُن عوف طعَامًا، فدَعَانا، وسَقَانَا مِنَ الخَمْرِ، فأخذَتِ مِنَّا، وحفَرتِ الصَّلاةُ، فقدَّمُونِي، فقرَأتُ: (قبل يا أيها الكافرون لا أعبد ما تعبدون ونحن نعبد ما تعبدون (١)، فنزلَتْ هذه الآكةُ (٥).

<sup>(</sup>١) في (ج): بهم الأرض.

<sup>(</sup>٢) من قوله: (قولهم: ما)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٣) في (ج): صنع عبد الرحمن.

<sup>(</sup>٤) عبارة: (ونحن نعبد ما تعبدون) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) رواه عبد بن حميد في المنتخب (٨٢)، وأبو داود (٣٦٧١)، والترمذي (٣٠٢٦)، والنسائي في الكبرى (١١٠٤) من طريق عطاء بن السائب، عن أبي عبد الرحمن السلمي، به، بنحوه.



وفي رواية أخرى، عن أبي عبد الرَّحن، عن علِيٌّ اللهُ أنَّ الَّذي قدَّمُوه، وخلَط فِي هذهِ السُّورَةِ، عبدُ الرَّحن بننُ عوفٍ (١).

وفي معْني قوْلِه تعالى: ﴿ لَا تَقْرَبُواْ ٱلصَّكَاوَةَ ﴾ قولَانِ:

أحدُهما: لا تتعرَّضوا بالشُّكر في أوْقَاتِ الصَّلاةِ.

والثَّانِ: لا تدْخُلوا في الصَّلاةِ [ف](٢) حال السُّكر.

والأوَّل أصَحُّ؛ لأنَّ السَّكرانَ لا يعْقِلُ ما يُخاطَب بهِ.

وفي معْنى قولهِ: ﴿ وَأَنتُمْ سُكَرَىٰ ﴾ قولان:

أحدُهما: منَ الخمرِ، قالَه الجمهُورُ.

والثَّانِي: مِنَ النَّوم، قالَه الضَّحَّاكُ، وفِيه بُعْدٌ.

وهذِه الآيةُ اقتضَتْ إبَاحةُ السُّكْرِ فِي غير أوْقَاتِ الصَّلاةِ، ثُمَّ نُسختْ [١٤٦] [ بتَحريم الخمْرِ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَلَاجُنُبًّا ﴾.

قالَ ابْنُ قُتيبةَ: الجِنَابَةُ: البُعدُ(٣).

قَالَ الزَّجَّاجُ: يُقَالَ: رَجُلٌ جُنبٌ، ورَجُلانِ جُنُبٌ، ورجالٌ جُنُبٌ، كسا يُقال: رَجُلٌ رِضَى، وقومٌ رِضَى ﴿).

<sup>(</sup>١) رواها الحاكم في المستدرك (٤/ ١٥٨) وقيال: وقيد اختليف فيه عيلي عطياء بين السيائب على ثلاثة أوجه هذا أوَّلُها وأصحُّها، وقال الذهبي: صحيح.

<sup>(</sup>٢) من (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (١/ ١٢٦).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥٥).

وِفِي تسمِيةِ الْجُنُبِ بهذَا الْإسْمِ قَوْلَانِ:

أحدُها: لُجانبةِ مَائهِ عَلَّهُ.

والشَّنِي: لِمَا يلزمُه مِنِ اجْتِنابِ الصَّلاةِ، وقراءَةِ القُرآنِ، ومَسَّ المُصحفِ، ودُخولِ المسجدِ.

قوْلُه تعالى: ﴿ إِلَّا عَابِرِي سَبِيلٍ ﴾.

فِيه قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ المعنسى: لا تقْرَبُوا الصَّلاةَ وأنْتُم جنُبٌ إِلَّا أن تكونُوا مُسافِرينَ خيْرَ واجِدينَ للمَاءِ فتَيمَّمُوا، وَصَلُّوا(١). وهذَا المعنسى مرْوِيٌّ عنْ علِيٌ هُهُ، ومُجَاهدٍ، والحكم، وقتادَةَ، وابْنِ زيْدٍ، ومُقاتلٍ، والفرَّاءِ(٢)، والزَّجَاج.

والشَّانِي: لا تقْرَبُوا موَاضِعَ الصَّلاةِ -وهِيَ المَسَاجِدُ- وأَنْتُم جُنبٌ إِلَّا مُجَاذِينَ، ولا تَقعُدُوا. وهذا المعْنَى مرْويٌّ عنِ ابْنِ مسْعُودٍ، وأنسسِ بُنِ مالِكِ، والحَسَنِ، وسعِيدِ بْنِ المُسيِّب، وعكرِمَة، وعطَاءِ الخُراسانِيِّ، والزُّهريِّ، وعمْرو بْنِ دِينَادٍ، وأي الضُّحَى، وأحمَدَ، والشَّافعِيِّ، وابْنِ قُتيبة. وعن ابْنِ عبَّاس، وسعِيدِ بْنِ جُبير، كالقَوْلَيْنِ.

فعَلَى القوْلِ الأُوَّلِ: «عَابِر السَّبِيل»: المُسافِر، وقُربانُ الصَّلاةِ: فِعلْهَا.

<sup>(</sup>١) في (ت)، و (ج): وتصلوا.

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن (١/ ١٢٨)، ومعاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥٦).



وعلَى الثَّاني: «عابِر السَّبِيل»(١): المُجتازُ فِي المسْجدِ، وقُربانُ الصَّلاةِ: دُخولُ المسْجدِ الَّذِي تُفعلُ فيهِ [الصَّلاةُ](٢).

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَإِن كُنُّهُمْ مَّ هَٰكَ ﴾.

فِي سَبَبِ نُزولِ هَذَا الكلّام قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّ رجُلًا مِنَ الأنْصَارِ كانَ مَريضًا فلم يستَطِعْ أن يقُومَ فيتَوضَّاً، ولم يكن لَه خادمٌ، فأتى رسُولُ اللهِ ﷺ، فذَكَر له ذلِك، فنَزلَتْ: ﴿ وَإِن كُننُكُم مَّرْضَىٓ أَوْ عَلَى سَفَرٍ ﴾ قالَه مُجاهِدٌ (٣).

والشَّانِي: أَنَّ أَصْحَابَ رَسُولِ الله ﷺ أَصَابَتْهُم جَرَاحَاتٌ، فَفَشَتْ فِيهِم وَالْتَانِي: أَنَّ أَصْحَابَ رَسُولِ اللهِ ﷺ، فنزَلَتْ: ﴿ وَإِن كُنهُم وَابْتُكُم اللهِ ﷺ، فنزَلَتْ: ﴿ وَإِن كُنهُم مَنْ اللهِ ﷺ، فنزَلَتْ: ﴿ وَإِن كُنهُم مَنْ اللهِ اللهِ ﷺ فَالله إبْراهِيمُ النَّخَعيُّ (٥٠).

ق الَ الق اضِي أبو يعْلَى: وظاهِرُ الآيةِ يقتَضِي جوازُ التَّيمُ مِع حُصولِ المسرضِ الَّذِي يستضرُّ معه باستعالِ الماء، سواءٌ كانَ يخافُ التَّلفَ، أَوْ لَا يَخافُ، وكذلِك السَّفرُ يجوزُ فيهِ التَّيمُّمُ عنْ دعدمِ الماء، سواءٌ كانَ قصِيرًا، أَوْ طَويلًا، وعدَمُ الماء لِنْسَ بِشرْطٍ فِي جوازِ تَيَمُّم المُريضِ، وإنَّما الشَّرطُ:

<sup>(</sup>١) من قوله: (المسافر)... إلى هنا ساقط من (ف).

<sup>(</sup>٢) من (ج).

<sup>(</sup>٣) أورده ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٦٢) من قول ابن زيد.

<sup>(</sup>٤) من (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٧٥) من طريق محمد بن جابر اليهامي، عن حماد بن أبي سليهان، به، بنحوه.

حصُولُ النَّهرِ، وأمَّا السَّفرُ، فعدَمُ الماءِ شرْطٌ فِي (١) إِباحَةِ التَّيمُّمِ، وليْس السَّفرُ بشرْطِ، وإنَّما ذُكِرَ السَّفَرُ؛ لأنَّ الماءَ يُعدمُ فيهِ غالبًا.

قُولُه تَعَالى: ﴿ أَوْجَآ اَحَدُ مِنَكُم مِنَ ٱلْغَآ بِطِ ﴾.

«أوْ» بمعْنَى الواوِ؛ لأنَّها لو لم تكُن كذلِكَ، لكانَ وجُوبُ الطَّهارةِ على المريض والمسافر غيْرَ متعلَّق بالحدَثِ(٢).

و ﴿ الْغَآبِطِ ﴾: المكانُ المطْمَئنُ مِنَ الأرضِ، فكُنِّي عن الحدثِ بمكانِهِ، قالَه ابْنُ قُتيبةً (٣).

وكذلِك قالوا للمزادَةِ: رَاوِيةٌ، وإنَّها الرَّاوِيةُ البَعِيرُ الَّذِي يُستَقَى عليه، وقالُوا للنَّساء: ظَعائِنٌ، وأَصْلُ الظَّعائِنِ: الهوادِجُ، وإنْ لَمْ يكُنَّ عليها اللَّهُ وَقَالُول اللَّهُ عَذَرَةً؛ لأنَّهم كانوا يُلقونَ الحدثَ بأفْنِيةِ الدُّورِ. [١/١٤٧] فيها قُولُه تعَالَى: ﴿ أَوَ لَنَمَسَنُمُ ٱلنِّسَاءَ ﴾.

قَراً ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرو، وعاصِمٌ، وابْنُ عامِرِ: «أَوْ لَامسْتُم» بألِفٍ هَاهُنا، وفي «المائدة».

وقراً حُمْزةُ، والكسَائِيُّ، وخلَفٌ فِي اخْتيارِهِ، والمُفضَّلُ عنْ عاصِم، والمُولِيدُ بُن عُتيارِهِ، والمُفضَّلُ عنْ عاصِم، والوَلِيدُ بُن عُتيةَ، عن ابْن عامِرٍ «أَوْ لَمُستُم» بغَيْرِ ألِفٍ هَاهُنا، وفِي «المائدة»(٥).

<sup>(</sup>١) من قوله: (جواز تيمم)... إلى هنا ساقط من (ف).

<sup>(</sup>٢) في (ت): بالحديث.

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٤) في (ت)، و(ف): وكن يكن فيها. وفي (ج): ولكن يكن فيها.

<sup>(</sup>٥) السبعة (ص: ٢٣٤)، ومعاني القراءات (١/ ٣١٠)، والحجة (٣/ ١٦٣).



## وِفِي المُراد بِالمُلامسَةِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها الجهاعُ، قالَه علِيٌّ، وابْن عبَّاس، والحسَن، ومُجاهِد، وقتادَة.

والشَّانِي: أَنَّهَا مِنَ (١) المُلامسَة باليدِ، قالَه ابْنُ مسْعُودٍ، وابْنُ عمَرَ، والشَّعبيُّ، والنَّهديُّ، والحكم، والشَّعبيُّ، والنَّهديُّ، والحكم، وحمَّادٌ.

قالَ أبوع عِلَى : اللَّمسُ يكونُ باليَدِ، وقدِ اتَّسِعَ فيه، فأُوقِع على غيْرِه، فمِ نَا أَبُ فَمِن ذَلِك ﴿ وَأَنَّا لَمَسْنَا ٱلسَّمَاءَ ﴾ [الجن: ٨]؛ أي: عالجنَا غيْبَ السَّماءِ، ورُمْنَاهُ؛ أي (٢): لِيَستَرِقَهُ فيُلْقِيهُ (٣) إلى الكَهنَةِ، ونُخْبِرُهم به (٤). فلمَّا كانَ اللَّمس يقَعُ أي (٢): لِيَستَرِقَهُ فيُلْقِيهُ (٣) إلى الكَهنَةِ، ونُخْبِرُهم به (١٤). فلمَّ كانَ اللَّمس يقَعُ على غيْرِ المُباشرةِ باليدِ، قال: ﴿ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيمِمْ ﴾ [الأنعام: ٧] فخصَّ اليدَ؛ على غيْرِ المُباشرةِ باليدِ، قال: ﴿ فَلَمَسُوهُ بِأَيْدِيمِمْ ﴾ [الأنعام: ٧] فخصَّ اليدَ؛ للتَبَسَ بالوجهِ [الآخرِ] (٥)، كما قال: ﴿ وَحَلَيْهِلُ أَبْنَا يَهِكُمُ ٱلَّذِينَ مِنْ الصَّلبِ (٢٠). أصَلَيْ عَلَى الشَّلبِ اللهُ ال

سبَبُ نزُولِهِا:

أنَّ عائِشةَ رَضَاً لِللَّهُ عَنْهَا كَانَتْ معَ النَّبِيِّ عَلِيَّةً فِي بعْضِ أَسْفَارِهِ، فانْقَطَع

<sup>(</sup>١) ليست في (ت)، و(ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت)، و(ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٣) في (ت): لنسترقه فنلقيه. وفي (ج): لنسرقه فنلقيه.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج)، وقوله: (ونخبرهم به) ليس في (ف) أيضًا.

<sup>(</sup>٥) من (ت)، و(ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٦) الحجة للقراء السبعة؛ لأبي على الفارسي(٣/ ١٦٣ \_ ١٦٤).

عِقدٌ لَمَا، فأَفَامَ النَّبِيُ عَلَيْ الْتِهَاسِه، وليْسُوا على ماء، وليْس معَهَم مَاءٌ، وليْس معَهَم مَاءٌ، فنزَلَتْ هذِه الآيةُ، فقَالَ أُسيدُ بْنُ حُضيرٍ: ما هِيَ بأوَّلِ بَركتِكُم يا اللهُ الْبُخارِيُّ، ومُسلِمٌ (١) (في الصحيحينِ)(١).

وفي رواية أُخرى أخرجَهَا البُخاريُّ، ومُسلمٌ أيضًا: أنَّ عائِشةَ رضي الله عنها اسْتعارتْ مِن أَسَاءَ قِلادةٌ (٢) فهلكَتْ، فبعَثَ رسُولُ اللهِ عَلَيْ رِجالًا فِي طلبِهَا، فأذركَتْهُمُ الصَّلاةُ وليْس معَهُم ماءٌ، فصَلُّوا بغير (١) وُضُوءٍ، وشكوا ذلِك إلى رسُولِ الله عَلَيْ، فنزَلَتْ آيَةُ التَّيمُم (٥).

والتَّيَمُّمُ فِي اللُّغةِ: القصدُ، وقد ذكرْنَاه فِي قوْلِه تعَالى: ﴿ وَلَا تَيَمُّمُوا النَّهِ مِن اللَّهُ مَ

فَأَمَّا الصَّعِيدُ: فه وَ التُّرابُ، قالَه علِيٌّ، وابْنُ مسْعُودٍ، والفرَّاءُ، وأبو عُبيدٍ، والزَّجَاجُ، وابْنُ قُتيبةَ (٦).

وقى اللَّسَافِعيُّ رضي الله عنه: لا يَقعُ اسْمُ الصَّعِيدِ إِلَّا علَى تُرابِ ذِي غُبارِ (٧).

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٣٤)، ومسلم (٣٦٧).

<sup>(</sup>٢) ليس في (ت)، (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٣) في (ج): قلادة من أسهاء.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) انظر: الحديث السابق.

<sup>(</sup>٦) انظر: معاني القرآن (٢/ ١٣٤)، ومجاز القرآن (١/ ١٢٨)، ومعاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥٦٨)، وغريب القرآن (١/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٧) الأم (١/ ٢٦).

0

وفِي الطَّيبِ قُولانِ:

أحدهما: أنَّه الطَّاهرُ.

والثَّانِي: الحَلالُ.

قوْلُه تَعالى: ﴿ فَأَمْسَحُواْ بِو جُوهِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ ﴾ الوجه المُسوحُ فِي التَّيَمُّمِ: هوَ المَحدُودُ فِي الوَّشُوءِ.

وفِيها يَجِبُ مسْحُه مِنَ الأَيْدِي ثَلَاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه إلى الكُوعيْنِ حيثُ يُقطعُ السَّارِقُ.

رَوى عمَّارٌ عنِ النَّبِيِّ عَلَيْ أَنَّه قَالَ: «التَّيَمُّمُ ضَرْبَةٌ لِلْوَجِهِ وَالْكَفَّيْنِ»(۱). ويَهَذا قالَ سعِيدُ بْنُ اللَّسيِّب، وعطَاءُ بْنُ أبي رَباح، وعِكرمَة، والأوْزَاعِيُّ، ومَكحُولٌ، ومالِكٌ (۲)، وأحمَدُ (۳)، وإسحاقُ (۱)، ودَاودُ (۵).

[١٤٧/ب] والثَّاني: أنَّه إلى (١) حَدِّ المِرفقَيْنِ.

رُوي عن (٧) ابْنِ عبَّاسِ عنِ النَّبِيِّ عِيْكِيد: أَنَّه تَيمَّم، فمسَح ذِراعيْهِ (٨).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۳۸ - ۳۳۹ - ۳۶۰ - ۳۶۳ - ۳۶۳ - ۳۶۳ - ۳۶۷)، ومسلم (۳٦۸).

<sup>(</sup>٢) المدونة (١/ ١٤٥).

<sup>(</sup>٣) المغنى (١/ ١٧٩)، والإنصاف في معرفة الراجع من الخلاف (٢/ ٢٥٤).

<sup>(</sup>٤) مسائل الإِمام أبي عبد الله أحمد بن حنبل (١/ ٤٦). وقوله: (وإسحاق) ليس في (ف).

<sup>(</sup>٥) انظر: المغنى (١/ ١٧٩).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٧) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٨) رواه أبسو داود (٣٣٠)، والطحاوي في شرح معاني الآشار (٦٨١)، والعقيلي في الضعفاء(٤/ ٣٨)، والطبراني في الأوسط (٧٧٨٤)، وابن عدي في الكامل (٦/ ٢١٤٥)، والدارقطني في سننه (٦٧٦)، والبيهقي في الكبري (١/ ٢١٥)، والخطيب في تاريخ بغداد (١٣٥/ ١٣٥) من طريق محمد بن ثابت العبدي، عن نافع به.=

وبِهذا قبالَ ابْنُ (١) عُمرَ، وابْنُه سَبالِم، والحسَنُ، وأبو حَنيفةَ، والشَّافِعيُّ، وعن الشَّعبيِّ كالقوْلَيْنِ.

والثَّالث: أنَّه يجِبُ المسْحُ مِن رؤُوسِ الأنَّامِلِ إِلَى الآبَاطِ.

رَوى عبَّارُ بْنُ يساسرٍ قبالَ: كُنَّنَا مع َ رسُولِ اللهِ عَلِيَّةَ فِي سفَرٍ، فنَزلَتِ اللهِ عَلِيَّةِ فِي سفَرٍ، فنَزلَتِ اللهُ حَصَةُ فِي المُسْعِ، فضر بْنَا بأيدِينَا ضربةً لوجوهِنا، وضربةً لأيدينَا إلى المناكِب والآبَاط(٢). وهذا قبولُ الزُّهريِّ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًّا ﴾.

قَالَ الخَطَّابِيُّ: «العَفُوُ»: بناءٌ عَلَى الْمَبالغَةِ (٣). و «العَفُوُ»: الصَّفَحُ عِنِ الذُّنُوب، وترْكُ مُجَازاةِ الْمُسيءِ (١٠).

وقِيل: إِنَّه مأْخوذٌ مِن عفَتِ الرِّيحُ الأثرَ: إِذَا دَرسَتُهُ، فَكَأَنَّ العافِيَ عِنْ الذَّنْبِ<sup>(۵)</sup> يمْحوهُ بصفْحِه عنْه (۲).

<sup>=</sup>قال أبو داود: سمعت أحمد بن حنبل يقول: روى محمد بن ثابت حديثًا منكرًا في التيمم.

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

قال ابن حبان: كان هذا حيث نزل آية التيمم قبل تعليم النبي 考 عارًا كيفية التيمم شم علمه ضربة واحدة للوجه والكفين لما سأل عمار النبي 考.

<sup>(</sup>٣) في (ت): بناء المبالغة.

<sup>(</sup>٤) شأن الدعاء (ص: ٩٠).

<sup>(</sup>٥) في (ت): الذنوب.

<sup>(</sup>٦) النكت والعيون (٦/ ٢٤٣).



قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِنَابِ يَشْتَرُونَ ٱلضَّلَالَةَ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُّواْ ٱلسَّبِيلَ ۞ ﴾ [النساء: ٤٤].

قُولُه تعَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِنَبِ ﴾.

اخْتَلَفُوا فيمَنْ نزلَت علَى ثلاثَةِ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّها(١) نزَلَت فِي رِفاعة بْنِ زِيْدِ(١) بْنِ التَّابُوتِ.

والشَّانِي: أَنَّهَا نزلَتْ فِي رَجُلِيْنِ كَانَا إذا تَكَلَّمَ النَّبِيُّ يَكَافُ لَوَيَا أَلْسَنَتَهُا وعَابَاهُ، رُوي القَوْلَانِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ<sup>(٣)</sup>.

والثَّالث: أنَّها نزلَتْ فِي اليهُودِ، قالَه قتادَةً.

وِفِي النَّصِيبِ الَّذِي أُوتُوهُ قَوْلَانِ:

أحدُهما: [أنَّه](١) عِلْمُ نبوَّةِ النَّبِيِّ عَلِيُّهُ.

والثَّانِي: العِلم بَمَا فِي كتَابِهم دُون العمَل [بِهِ](٥).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ يَشْتَرُونَ ٱلضَّكَلَةَ ﴾.

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: هذا(١) مِنَ الاختصَارِ، والمعنى: يشْتَرونَ الضَّلالَةَ بِالْهُدى، ومِثْلُه: ﴿ وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ﴾ [الصافات: ٧٨]؛ أي: تركْنَا عليْهِ ثناءً حسَنًا، فحذَفَ التَّناءَ لِعلْم المُخاطَب(٧).

<sup>(</sup>١) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٢) في (ت): زياد.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٩٩) من طريق سعيد بن جبير أو عكرمة، به.

<sup>(</sup>٤) من (ج).

<sup>(</sup>٥) من (ف).

<sup>(</sup>٦) في الأصل: هو، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٧) غريب القرآن (١/ ١٢٩).

## و[في](١) معنى اشترائِهِمُ [الضَّلالة](١) أرْبعَهُ أَقُوالٍ:

أحدُها: [أنَّه] (٣) استبدالْهُم الضَّلالَة بالإيهانِ، قالَه أبو صَالِحٍ، عن ابْن عبَّاسٍ.

والشَّانِي: أنَّ ه اسْتبدَاهُمُ التَّكذِيبَ بالنَّبيِّ ﷺ بعْدَ ظهورِهِ بإيانِهم بهِ قَبْلُ بعُدَ ظهورِهِ بإيانِهم بهِ قَبْلَ ظُهُورِهِ، قالَ ه مُقاتِلٌ.

والثَّالَث: أنَّه إِيثَارُهُمُ التَّكذِيبَ بالنَّبِي ﷺ لأَخْذِ الرِّسُوةِ، وثُبُوتِ الرِّسُوةِ، وثُبُوتِ الرِّسَاءَ الزَّجَاجُ (١٠).

والرَّابع: أنَّه إِعْطاؤُهُم أحبَارَهُم أَمُوالهَم على ما يصْنَعونَهُ مِنَ التَّكذيب بالنَّبيِّ عَلِيْق، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٥).

قُولُمه تَعمالَى: ﴿ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُواْ ٱلسَّبِيلَ ﴾ خِطابٌ للمُؤمِنينَ. والمُرادُ بِهِ خِطابٌ للمُؤمِنينَ. والمُرادُ بِهِ السَّبِيلَ ﴾: طريقُ الحُدى.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَآبِكُمْ ۚ وَكَفَى بِاللَّهِ وَلِيًّا وَكَفَى بِاللَّهِ نَصِيرًا ﴿ النَّهِ النَّهِ اللَّهِ عَالَمَ بِاللَّهِ نَصِيرًا ﴿ النَّهِ اللَّهِ عَلَا النَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَا النَّهُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالَا اللَّالَةَ اللَّا اللَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّالَّ اللَّالَّالَّا اللَّا اللّ

<sup>(</sup>١) من (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٢) ليست في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) من (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥٧).

<sup>(</sup>٥) النكت والعيون (١/ ٤٩٣).

﴿ وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِأَعْدَآيِكُمْ ﴾ فهو يُعْلِمُكُم ما هُم عليْهِ، فلَا تَسْتَنْصِحُوهُم (١)، وهم الله ودُ(١) ﴿ وَكَفَى بِاللَّهِ وَلِيًّا ﴾ لكُم الله الله (١)، لم يَصْرَّهُ عَدُوهُ.

وق الَ الخطَّ ابِيُّ: «الوَلِيُّ»: النَّ اصِرُ، و«الوَلِيُّ»: المُتولِّي للأمْرِ<sup>(°)</sup>، والقائِمُ بهِ، وأصْلُه مِنَ الوَلِي، وهوَ القُربُ، و«النَّصِيرُ»: فعِيلٌ بمعْنَى فاعِل<sup>(۱)</sup>.

قولُ تَعَالَى: ﴿ مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ - وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا وَٱسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعِ وَرَعِنَا لَيَّا بِٱلْسِنَئِهِمْ وَطَعْنَا فِي ٱلدِّينِ ۚ وَلَوَ ٱنَّهُمْ قَالُواْ سَمِعْنَا وَأَضَعَ وَانْظُرُهُ لَكُنُ مُسْمَعِ وَرَعِنَا لَيَّا بِٱلْسِنَئِهِمْ وَطَعْنَا فِي ٱلدِّينِ ۚ وَلَوَ ٱنَّهُمْ قَالُواْ سَمِعْنَا وَأَضَعَ وَانْظُرُهُ لَكُنُ خَيْرًا لَكُمْ وَأَقْوَمَ وَلَكِن لَعَنَهُمُ اللّهُ بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُوْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا وَلَكِن لَعَنَهُمُ اللّهُ بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُومِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَيْكُن اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللللللللللللّ

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا ﴾.

ق الَ مُقاتِلٌ: نزلَتْ فِي رِفاعة بْن زيْدٍ، ومالكِ بْنِ الضَّيفِ، وكعْبِ بْن أُسيدٍ، وكلُّهم يهودُ (٧).

وِفِي «مِن» قوْلانِ، ذكرَهُما الزَّجَّاجُ (^):

أحدُهما: أنَّها مِن صِلةِ الَّذِين أوتوا الكتاب، فيكون المعْني: ألم تَرَ إلى

<sup>(</sup>١) في (ت): يستنصحوهم.

<sup>(</sup>٢) في (ت): يهود.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٤) في (ج): فمن كان له ولي. وفي (ف): فمن كان وليه.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: الأمر، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٦) شأن الدعاء (ص:٧٨).

<sup>(</sup>٧) انظر: تفسير مقاتل بن سليمان (١/ ٣٧٧).

<sup>(</sup>٨) قوله: (ذكرهما الزجاج) ليس في (ج).

الَّذين أوتوا نصيبًا مِنَ الكتابِ مِنَ الَّذين هادُوا.

[والشَّانِي: أَنَّهَا مُستَأَنفَةٌ، فالمعْنَى: مِنَ الَّذِينِ هَادُوا قَـومٌ ](١) يُحرِّفُون، فيكونُ قَوْلُه: ﴿ يُحَرِّفُونَ ﴾ صفَة، ويكونُ الموصُوفُ محذوفًا(٢). [١٤٨/أ]

وأنشد سِيبويهِ (٣) [من الطويل]:

وَمَا الدَّهْرُ إِلَّا تَارَتَانِ فَمِنْهُا الْمُوتُ وَأُخْرَى أَبْتَغِي العَيْشَ أَكْدَحُ وَمَا الدَّهْرِي أَبْتَغِي العَيْشَ أَكْدَحُ والمُعْنى: فَمِنْهُمَا تَارَةً أَمُوتَ فِيها(1).

ق ال أبو ع لِيِّ الف ارسيُّ: المعنى: ﴿ وَكَفَىٰ بِأَلَّهِ نَصِيرًا ﴾ مِنَ الَّذين (٥٠) هـ ادوا؛ أي: إنَّ اللهَ ينْصُر عليهم (٦٠).

فأمَّا «التَّحريفُ»، فهوَ التَّغْييرُ.

و «الْكَلِمَ»: جمْعُ كلمةٍ.

وقِيل: إِنَّ «الكلامَ» مأخوذٌ مِنَ «الكلْم»، وهو الجُرحُ (٧) الَّذي يشقُّ الجلدَ واللَّحمَ، فسُمِّي الكلامُ كلامًا؛ لأنَّه يشُقُّ الأسْماعَ بوصُولِه إليْهَا، وقيلَ: بل لِتشْقِيقهِ المَعانِيَ المَطلوبةَ فِي أَنْ واع الخِطابِ.

<sup>(</sup>١) ما بين المعكوفين ساقط من الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥٧).

<sup>(</sup>٣) البيت لتميم بن مقبل في ديوانه (ص: ٢٤)، وتهذيب اللغة (٤/ ٥٩)، ولسان العرب (٣/ ١٩) (كدح)، و (٤/ ٩٧) (تور)، والحيوان (٣/ ٤٨)، وخزانة الأدب (٥/ ٥٥).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٦) انظر: الحجة للقراء السبعة؛ لأبي على الفارسي (٢/ ٣٥).

<sup>(</sup>٧) في (ت)، و (ج)، و (ف): الجراح.

وفي معنى تحريفِهِمُ الكَلِمَ قوْلانِ:

أحدُهما: أنَّهم كانوا يسْأَلُونَ النَّبيَّ ﷺ عنِ الشَّيءِ، فإذَا خَرجُوا (منْ عنْدِهِ)(۱)، حَرَّفوا كلامَه(۲)، قالَه ابْنُ عبَّاس.

والنَّانِي: أنَّه تبْدِيلُهُمُ التورَاةَ، قالَه مُجَاهِدٌ.

قَوْلُه تعالى: ﴿ عَن مَّوَاضِعِهِ ، ﴾؛ أي: عن أمَاكنِهِ وَوُجوهِهِ.

قوْلُه تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا ﴾ قالَ مُجاهدٌ: سمعْنَا لِقوْلِك (٣)، وعصينا أمْرَك (١٠).

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ وَأَسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعٍ ﴾.

فيهِ قولًانِ:

أحدُهما: أنَّ معناه: اسْمعْ لا سَمِعْتَ، قالَه ابْن عَبَّاسٍ، وابْن زيْدٍ، وابْن زيْدٍ،

والثَّانِي: أَنَّ معناه: اسْمعْ غيْرَ مقْبُولٍ ما تقُولُ، قالَه الحسَنُ، ومُجاهدٌ.

وقد تقدُّم فِي «البقرةِ» معنى(١٠): ﴿ وَرَاعِنَا ﴾.

قُولُه تعَالى: ﴿ لَيَّا بِأَلْسِنَا بِمْ ﴾.

<sup>(</sup>١) ليس في (ت)، و(ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) في (ج): كلامهم.

<sup>(</sup>٣) في (ت)، و (ج)، و (ف): قولك.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري (٧/ ١٠٤) من طريق القاسم بن أبي بزة، به.

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن (١/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج).

قال قتادَةُ: «اللَّكُ»: تحريكُ ألسنتِهم بذلِك(١).

وقالَ ابْنُ قُتيبةَ معنى ﴿ لَيَّا بِأَلْسِنَهِمْ ﴾: أنَّهم بُحُرِّفُون «رَاعنا» عن طريق المُراعاة والانْتِظار، إلى السَّبِّ والرُّعُونة (٢).

قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ: ﴿ لَكَانَ خَيْرًا لَكُمْ ﴾ مِمَّا بدَّلُوا ﴿ وَأَقْوَمَ ﴾؛ أي: أعدلَ (مِمَّا غُمِيِّر) (٣) ﴿ وَلَكِن لَّعَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهُمْ ﴾ بمحمَّد عَلَيْ (١).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾.

فيهِ قو لان:

أحدُهما: فلَا يُؤمنُ منهم إِلَّا قلِيلٌ، وهُم عبْدُ اللهِ بْنُ سلَام، ومَنْ تبعَهُ، قالَه ابْنُ عبَّاس.

والنَّانِ: فلا يُؤمنون إلَّا إيهانًا قليلًا، قالَه قتادَةُ، والزَّجَّاجُ (٥٠).

قَالَ مُقَاتِلٌ: وهوَ اعْتقادُهُم أَنَّ الله (١٠ خلَقَهُم ورَزَقَهُم (١٠).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِئَابَ ،َامِنُواْ بِمَا نَزَّلْنَامُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُم مِن قَبْلِ أَن نَظْمِسَ وُجُوهَا فَنَرُدَّهَاعَلَىٰ أَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَّا آضِحَبَ ٱلسَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ مَفْعُولًا ١٠٠٠ ﴾ [النساء: ٤٧].

<sup>(</sup>۱) رواه عبيد البرزاق في تفسيره (٩٥٥)، ومن طريقيه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ١٠٧) من طريـق معمـر به.

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (١/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٤) ذكره الواحدي في الوسيط (٢/ ٦١) بلا نسبة.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥٩).

<sup>(</sup>٦) لفظ الجلالة ليس في (ج).

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل بن سليمان (١/ ٣٧٧).

قوْلُه تعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُواْ الْكِكْنَبَ ءَامِنُواْ مِا نَزَّلْنَا ﴾. سبَبُ نُزولِها:

أنَّ النَّبِيَ عَلَيْ دَعا قوْمًا مِن أَحبَارِ اليهُ ودِ، مِنهُم عبدُ اللهِ بْنُ صُوريَا، وكعْبُ [بُنُ اللهِ بْنُ صُوريَا، وكعْبُ [بُنُ أَسَدِ] (١) إلى الإِسْلامِ، وقالَ للهُم: «إِنَّكُمْ لَتَعْلَمُ ونَ أَنَّ الَّذِي جِعْتُ بِهِ حَقُّ»، فقالُوا: ما نعْرِف ذلِك، فنزلَتْ هذِه الآيةُ، هذا قولُ ابْنِ عبداس (١).

وِفِي الَّذِينِ أُوتوا الكتابَ قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّهمُ اليهودُ، قالَه الجُمهورُ.

والثَّانِي: اليهودُ والنَّصاري، ذكرَهُ المَاوردِيُّ (٣).

وعلَى الأوَّلِ يكونُ الكتَابُ: التَّوراةَ، وعلَى الثَّانِي: التَّوراةُ والإنْجيلُ.

والمُراد ﴿ بِمَا نَزَّلْنَا ﴾: القُرآنُ، وقد سبَقَ في «البقرة» بيانُ تصديقِهِ لمَا معهم.

قُولُه تعالى: ﴿ مِن قَبْلِ أَن نَطْمِسَ وُجُوهَا ﴾.

[١٤٨] فِي طَمْسِ الوُجُوهِ ثَلَاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه إعْماءُ العُيونِ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ، وقتَادَةُ، والضَّحَّاكُ.

والشَّانِي: أنَّه طمسُ ما فيها مِن عينٍ، وأنْفٍ، وحَاجبٍ، وهذا المعْنَى مرْويٌّ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، واخْتِيارُ ابْنِ قُتيبةً (١٠).

<sup>(</sup>١) من المطبوع.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ١١٨)، وأبو نعيم في معرفة الصحابة (٢١٥٥)، والبيهقي في دلائل النبوة (٢/ ٥٣٣) من طريق سعيد بن جبير أو عكرمة به.

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون (١/ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (١/ ١٢٨).

والنَّالث: أنَّ ودَّهَا عن طَريقِ المُدى، وإلى هذا المعْنَى (١) ذهَبَ الحسَنُ، ومُجاهدٌ، والضَّحَاكُ، والسُّدِّيُ.

وقالَ مُقاتل: ﴿ مِن قَبْلِ أَن نَظْمِسَ وُجُوهَا ﴾؛ أي: نحوُّلُ المِلَّةَ عن المُسترة (٢).

فعَلَى هذا القوْلِ يكونُ ذِكْرُ الوجهِ عَجازًا. والمُراد: البَصِيرةُ والقُلوبُ.

وعلَى القُولَينِ اللَّذين (٣) قَبْلَه يكونُ الْمُرادُ بالوجهِ: العُضوُ المعْرُوفُ.

وفِي قُولِه تَعَالى: ﴿ فَنَرُدُهَ هَاعَلَىٰ أَدْبَارِهَا ﴾ خُستُهُ أَقُوالٍ:

أحدُها: نُصيِّرُهَا فِي الأَقْفَاءِ، ونَجعلُ عُيونَهَا فِي الأَقْفَاءِ، هذا قولُ ابْنِ عبَّاس، وعطِيَّة، وقتادة.

والشَّانِي: نُصيِّرُها كالأقْفَاءِ، ليْس فيهَا فمٌ، ولا حَاجبٌ، ولا عيننٌ، وهمذَا قوْرُ، مِنْهُم ابْنُ قُتيبةً(١٠).

والثَّالث: نجُّعلُ الوجهَ مَنْبتًا للشَّعر، كالقُرودِ، هذا قوْلُ الفرَّاءِ(٥٠).

والرَّابع: نَنفِيها مُدبرةً عنْ دِيارِها ومواضعِهَا. وإِلى نحوِه ذَهَبَ ابْنُ زيْدٍ(١٠).

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل بن سليمان (١/ ٣٧٧).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٤)غريب القرآن (١/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن (١/ ٢٧٢).

<sup>(</sup>٦) رواه ابـن جريـر الطـبري في تفسـيره (٧/ ١١٤) ،وابـن أبي حاتــم (٥٤١٨) مـن طريـق ابـن وهـب، بـه.

قَالَ ابْنُ جريرِ: [فيكونُ](١) المعْنَى: مِن قبلِ أَن نَطمِسَ وجوهَهم الَّتي هُم (١) فيها. وناحيتَهُم الَّتي هم بِها نُزولٌ ﴿ فَنَرُدَّهَا عَلَىٰٓ أَدَبَارِهَا ﴾ من حيثُ جاءوا بديًّا مِنَ الشَّام (٣).

والخامسُ: نَردُها فِي الضَّلالةِ، وهذا قوْلُ الحسَنِ، ومُجاهدٍ، والضَّحَّاكِ، والسُّدِّيِّ، ومُقاتل.

قَوْلُه تعالى: ﴿ أَوْ نَلْعَنَهُمْ ﴾ يعودُ إلى أصْحابِ الوُجوهِ.

وفي معنى لعن أصْحَابِ السَّبْتِ قولانِ:

أحدُهما: مسْخُهُم قردةً، قالَه الحسنُ، وقتادَةُ ، ومُقاتِلٌ.

والثَّانِي: طَردُهُم فِي التِّيهِ حتَّى هلَك فيهِ أكثرُهُم، ذكرَهُ المَاوردِيُّ (١).

قَوْلُه تعالى: ﴿ وَكَانَ أَمْرُ ٱللَّهِ مَفْعُولًا ﴾.

ق الَ ابْنُ جريرٍ: الأَمْرُ هَاهُن ابمعْنَى المَامورِ، سُمِّي باسمِ الأَمْرِ الْمُرْ عَاهُن المَّرِ المُعْنَى المَامورِ، سُمِّي باسمِ الأَمْرِ الحَدُوثِ عَنْهُ (٥).

قُوْلُـهُ تَعَـالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ۗ وَمَن يُشْرِكَ بِٱللَّهِ فَقَدِ ٱفْتَرَىٰٓ إِثْمًا عَظِيمًا ﴿ ﴿ ﴾ [النساء: ٤٨].

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَلَى اللَّهُ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَلَى اللَّهُ

قَالَ ابْنُ عُمرَ: لَّا نزَلَتْ: ﴿ يَعِبَادِيَ ٱلَّذِينَ ٱشَرَفُواْ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْنَطُواْ

<sup>(</sup>١) من (ت)، و(ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير ابن جرير الطبري (٧/ ١١٤).

<sup>(</sup>٤) النكت والعيون (١/ ٤٩٤).

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير ابن جرير الطبري (٧/ ١٢٠).

مِن رَحْمَةِ أَللَّهِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ يَغْفِرُ ٱلذَّنُوبَ جَمِيعًا ﴾ [الزمر: ٥٣] قالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ('': والشِّركُ؟ فكرة رسُولُ اللهِ ﷺ ذلِك، فنزَلَتْ هذِه الآيةُ('').

وقد سبَقَ معْنى الإِشْرَاكِ.

والمُرادُ مِن الآيةِ: لا يغْفِرُ لمُِشركٍ ماتَ علَى شِرْكِه.

وِفِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ لِمَن يَشَاءُ ﴾ نعمةٌ عظيمةٌ مِن وجُهيْنِ:

أحدُهما: أنَّها تقْتضِي أنَّ كُلَّ ميِّتِ على ذنْبِ دُون الشِّركِ لا يُقطعُ عليْهِ بالعذَابِ، وإِنْ ماتَ مُصرًّا.

والثَّانِي: أنَّ تعليقَه بالمَشيئةِ فيهِ نفْعٌ للمُسلمِينَ، وهو أنْ يكُونوا علَى (٣) خوْفٍ وطمَع.

قُولُـهُ تَعَـالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُزَّكُّونَ أَنفُسَهُمْ بَلِ ٱللَّهُ يُزَكِّى مَن يَشَآءُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ﴿ ﴾ [النساء: ٤٩].

قُولُه تعَالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يُزَّكُّونَ أَنفُسَهُم ﴾.

سبَبُ نُزولِهِا:

أَنَّ مَرْحَبَ بْنَ زِيْدٍ، وبَحْرِيَّ بْنَ عَوْدٍ -وهُما مِنَ اليهُ ودِ- أَتَهَا إِلَى (١) النَّبِيِّ وَاللَّ

<sup>(</sup>١) في (ج): قالوا لرسول الله.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ١٢٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧/ ٥٤٢) من طريق عبد الله بن أبي جعفر، عن أبيه، عن الربيع، عن المجبر بن عبد الرحمن بن عمر، به، بنحوه.

<sup>(</sup>٣) في (ف): في.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج)، و(ف).

هـوَلاءِ مِـن ذنْبِ؟ قـالَ: «لَا»، قالُـوا: واللهِ مـا نحْـنُ إلَّا كَهَيْئَتِهِـم، مَـا مِـن ذنْبٍ نعملُـهُ باللَّيـلِ إلَّا ذنْبٍ نعملُـهُ باللَّيـلِ إلَّا كُفِّـرَ عنَّـا باللَّيـلِ، ومـا مِـن ذَنْبٍ نعملُـهُ باللَّيـلِ إلَّا اللَّيـلُ إلَّا اللَّهـارِ، فنزَلَتْ هـذِه الآيـهُ. هـذا قـوْلُ ابْـنِ عبَّـاسِ(١٠).

وفِي قُوْلِه تَعَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ قُوْلَانِ: أَحَدُهما: أَلَمْ تُرَ ﴾ قُوْلَانِ: أَحَدُهما: أَلَمْ تُخْبَرْ، قالَه ابْنُ قُتيبة (٢).

والثَّانِي: أَلَمَ تَعَلَّمُ، قَالَهِ الزَّجَاجِ(٣).

وِفِي الَّذِينِ يُزِكُّونَ أَنْفُسَهِم قَوْلَانِ:

أحدُهما: اليهودُ على ما ذكرْنَا عن ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ مُجاهِدٌ، وقتادَةُ، ومُقاتِلٌ.

والثَّانِي: أَنَّهُمُ اليهودُ، والنَّصارَى، وبهِ قالَ الحسَنُ، وابْنُ زيْدٍ.

ومعْنى ﴿ يُزَكُّونَ أَنفُسَهُم ﴾: يزْعُمون أنَّهم أَذْكِياءُ، يُقال: زَكَى الشَّيءُ: إِذَا نِهَا فِي الصَّلاح.

وِفِي الَّذِي زَكُّوا بِهِ أَنْفُسَهُم أَربَعةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهم برَّؤُوا أنْفُسَهُم مِنَ الذَّنُوبِ، رَواه أبو صالِحٍ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ. والشَّانِي: أنَّ اليهـودَ قالُـوا: إِنَّ أَبناءَنَـا الَّذِيـن ماتُـوا يُزكُّونَنَـا عنْـدَ اللهِ، ويشْـفَعُونَ لنـا، رَواه عطيَّـةُ، عـنِ ابْـنِ عبَّـاسٍ.

<sup>(</sup>١) ذكره مقاتـل في تفسـيره (١/ ٣٧٨) بلا سـند، وأورده الواحدي في أسـباب النزول(ص: ١٥٥) عـن الكلبي.

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (١/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥٦).

والثَّالَث: أنَّ اليهودَ كانُوا يُقدِّمُون صِبيانَهُم فِي الصَّلاةِ فيُؤمُّونَهُم، من يزعُمونَ أنَّهُم لا ذُنوبَ لهم، هذا قولُ عِكرمَة، ومُجاهد، وأبي مالِكِ.

والرَّابِع: أَنَّ اليهُودَ وَالنَّصارى قَالُوا: ﴿ غَنُ أَبْنَكُوا اللّهِ وَأَحِبَتُوهُ ﴾ [المائدة: ١٨]، وقالوا: ﴿ وَالنَّمِنَ يَدْخُلُ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرَىٰ ﴾ [المائدة: ١٨]، هذا قولُ الحسن، وقتادة.

قوْلُه تَعالى: ﴿ بَلِ اللَّهُ يُزَكِّ مَن يَشَآهُ ﴾؛ أي: يجعلُه زاكِيًا، ولا يظلِم اللهُ أَحَدًا مِقدارَ فَتِيل.

قَالَ ابْنُ جَريرِ: وأَصْلُ «الفَتِيلِ»: المفتُولُ، صُرف عن مفْعُولِ إلى فَعِيل، كصَريع (١)، ودَهِينِ (٢).

وِفِي «الفَتِيلِّ» قو لَانِ:

أُحدُهما: أَنَّه ما يكون فِي شقِّ النَّواةِ، رَواه عِكرمَةُ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قَالَ مُجاهِدٌ، وعطَيَّةُ، وابْنُ وبهِ قَالَ مُجاهِدٌ، وعطيَّةُ، وابْنُ وَللَّحَاكُ، وقتادَةُ، وعطيَّةُ، وابْنُ وَليْحَاكُ، ومُقاتِلٌ، وأبو عُبيدةَ، وابْنُ قُتيبةَ، والزَّجَّاجُ (٣).

والشَّانِي: أَنَّه مَا يَخْرُجُ مِنَ (\*) [بين] (°) الأصابِعِ مِنَ الوسَخِ إِذَا دُلكْنَ، رَوَاه العوفِيُّ، عن ابْنِ عبَّاسٍ، وبه قالَ سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، وأبو مَالِكِ، والسُّدِّيُ، والفرَّاءُ (۱).

<sup>(</sup>١) في (ت): كضريع.

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن جرير الطبري (٧/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير مقاتىل بن سليمان ( ١/ ٣٧٨)، مجاز القرآن (١/ ١٢٩)، وغريب القرآن (١/ ٢٥٩)، ومعانى القرآن وإعرابه (٣/ ٣٥٣).

<sup>(</sup>٤) ليست في بقية النسخ.

<sup>(</sup>٥) من (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن (١/ ٢٧٣).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ انظُرُ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ وَكَفَى بِهِ الْمُعَالَمَ بِينًا ۞ ﴾ [النساء: ٥٠].

قوْلُه تعَالى: ﴿ انظُرْكَيْفَ يَفَرُّونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ ﴾ وهو قوْلُه مَ الْحَنَّةُ الْبَنَوُا اللّهِ وَأَحِبَّتُوُهُ ﴾ [المائدة: ١٨]، وقوْلُه م: ﴿ لَن يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَصَرَىٰ ﴾ [البقرة: ١١١]، وقوْلُه م: لَا ذنْبَ لنَا (١) ونحوُ ذلِك مِمَّا كذَبُوا فيهِ، الْمَصَرَىٰ ﴾ [البقرة: ١١١]، وقوْلُه م: لَا ذنْبَ لنَا (١) ونحوُ ذلِك مِمَّا كذَبُوا فيهِ، ﴿ وَكَفَى بِهِ \* اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّ

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكِتَابِ يُؤْمِنُونَ الْجِبْتِ وَٱلطَّاعُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُواْ هَتَوُلَآءِ أَهْدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ سَبِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

قُولُه تعَالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواْ نَصِيبًا مِنَ ٱلْكِتَابِ ﴾. فِي سبَب نُزولِها أَرْبِعَةُ أَقُوالِ:

أحدُها: أنَّ جماعةً مِنَ اليهُ ودِ قدِمُ واعلَى قُريشٍ، فسَ أَلُوهُم: أَدِينُنَا خيرٌ، أَمْ دِينُ مُحَمَّدٍ؟ فقالَ اليهودُ: بل دينُكُم، فنزَلَتْ هذه الآية، هذا قولُ ابْنِ عبَّاسٍ (٣).

<sup>(</sup>١) من قوله: (وقولهم: لن يدخل)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٢) في (ج): تبين.

<sup>(</sup>٣) رواه النسائي في الكبرى (١١٦٤٣)، وابن حبان (٦٥٧٢)، والطبراني في الكبير (١١٦٤٥)، وابن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ١٤٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٤٤٠)، والبيهقي في دلائل النبوة (٣/ ١٩٣) من طريق محمد بن أبي عدي، عن داود بن أبي هند، عكرمة

والشَّانِي: أَنَّ كَعْبَ بْنَ الأَشْرَفِ، وحُيَيَّ بْنَ أَخْطَبَ، قَدِمَا مكَّةَ، فقالَتْ لِمُا اللَّهُ عُمَّدٌ؟ فقَالَا: أَنْتُم، فنزَلَتْ (هذِه الآيَةُ)(٢)، للمُّا فَوْلُ عِكرمَةَ فِي رِوايةٍ (٣).

وقى الَ قتى ادَةُ: نزَلَتْ فِي كغب، وحُيتي، ورَجُليْنِ آخَرينَ مِن بني النَّضِير قالُوا لِقُريش: أنْتُم أَهْدى مِن مُحَمَّدٍ<sup>(١)</sup>.

والنَّالِث: أنَّ كعبَ بْنَ الأشْرِفِ وهوَ الَّذِي قالَ لِكفَّارِ قُرِيشٍ<sup>(°)</sup>: أنْسَم أَهْدَى مِن مُحَمَّدٍ، فنزَلَتْ هذِه الآيَدةُ. وهذَا قوْلُ مُجاهدٍ<sup>(۱)</sup>، والسُّدِّيِّ<sup>(۱)</sup>، وعِكرمَةَ فِي رِوايَةٍ<sup>(۸)</sup>.

والرَّابِعُ: أَنَّ حُيَيَّ بْنَ أَخْطَبَ قَالَ للمُشركِينَ: نحنُ وإِيَّاكُم خيْرٌ مِنْ مُحَمَّدِ، فنزَلَت هذه الآيةُ، هذا قوْلُ ابْن زيْدٍ (١٠).

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٣) رواه عبد الرزاق في تفسيره (٦٠٣) من طريق أيبوب، وسعيد بن منصور في تفسيره (٦٤٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٤٤١) من طريق عمرو كلاهما (أيبوب، و عمرو بنذ دينار) عن عكرمة، بنحوه.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن شبة في أخبار المدينة (٢/ ٤٥٤) من طرق شيبان، و رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥٤٥٩) من طريق سعيد كلاهما (شيبان، و سعيد) عن قتادة، بنحوه.

<sup>(</sup>٥) في (ف): لقريش.

<sup>(</sup>٦) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥٤٥٨) من طريق ابن أبي نجيح، به.

<sup>(</sup>٧) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ١٤٤)، وابس أبي حاتم في تفسيره (٥٤٥٧) من طرق عن السدي، بنحوه.

<sup>(</sup>٨) رواها ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ١٤٣) من طريق خالد الواسطي، عن داود بن أبي هند، به.

<sup>(</sup>٩) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ١٤٧) من طريق ابن وهب، به.

والْمُرادُ بالمذكورين فِي هذِه الآيةِ اليَهُودُ.

وِفِي «الجِبتِ» سبْعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه السِّحرُ، قالَه عُمرُ بْنُ الخطَّاب، ومُجاهِدٌ، والشَّعبيُّ (١).

والشَّانِي: الأَصْنَامُ، رَواه عَطِيَّةُ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ. وقالَ عِكرمَةُ: الجِبتُ: عَنَامٌ (٢).

والنَّالَث: حُييُّ بْنُ أَخْطَبَ، رَواهُ ابْنُ أَي طلْحَةَ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (٣)، وبهِ قالَ الضَّحَاكُ، والفرَّاءُ (١٠).

والرَّابِعُ: كَعْبُ بْـنُ الأَشْرَفِ، رَواه الضَّحَّاكُ، عـنِ ابْـنِ عبَّاسٍ، وليْثُ عـنْ مُجاهِيدٍ.

والخامس: الكَاهِنُ، رُوي عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ ابْنُ سيرينَ، ومَكحُولٌ. والسَّدينَ، والسُّدِّيُ. والسَّادس: الشَّيْطانُ، قالَه سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ فِي رِوايَةٍ، وقتادَةً، والسُّدِّيُ.

والسَّابعُ: السَّاحِرُ، قالَه أبو العالِيةِ، وابْنُ زيْدٍ.

ورَوى أبو بِشرٍ، عنْ سعيدِ بُنِ جُبيرٍ قالَ: الجِبتُ: السَّاحِرُ بلِسانِ (°) الحَبَشَةِ (۱).

<sup>(</sup>١) في (ج): والسُّدِّي.

<sup>(</sup>٢) رواه عبد الرزاق في تفسيره (٦٠٤)، ومن طريقه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ١٣٤) من طريق أيوب، به .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ١٣٩) من طريق معاوية بن صالح، به، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٤٤٦) من طريق العوفيين به.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (١/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٥) في (ف): بلغة.

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ١٣٥) من طريق أبي بشر، به.

## وفِي المُراد بالطَّاغُوت هاهُنا سِنَّةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: الشَّـيطانُ، قالَـه عُمـرُ بُـنُ الخطَّـابِ، ومُجاهِــدٌ فِي رِوايــةٍ، والشَّـعْبيُّ، وابْـنُ زيْــدٍ.

والثَّانِي: أنَّه اسْمٌ للَّذِين يكونُونَ بين يدي الأَصْنَامِ يُعبِّرُونَ عنْها لِيضلُّوا النَّاسَ، رَواه العوفِيُّ، عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

والثَّالث: كعْبُ بْـنُ الأشْرَفِ، رَواه ابْـنُ أَبِي طلْحَـةَ، عـنِ ابْـنِ عبَّـاسٍ، وبـهِ قـالَ الضَّحَّاكُ، والفرَّاءُ (۱).

والرَّابِعُ: الكاهِنُ، وبهِ قالَ سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، وأبو العالِيةِ، وقتادَة، والسُّدِيُّ (٢)، (والضَّحَاكُ، والفرَّاءُ)(٣).

والخامس: أنَّه الصَّنَمُ، قالَه عِكرمَةُ. وقالَ: الجِبتُ والطَّاغُوتُ صَنَهَانِ. والسَّادس: السَّاحِرُ، رُوي عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وابْنِ سِيرينَ، ومَكْحُولٍ. فهذِه الأقْوَالُ تذُلُّ علَى أنَّهُما اسْهانِ لمُسمَّيَيْنِ.

وقىالَ اللَّغويُّـون مِنهـم ابْـنُ قُتيبـةَ، والزَّجَّـاجُ<sup>(١)</sup>: كُلُّ مَعبُـودٍ مِـن دُونِ اللهِ، مِـنْ حَجَـرِ، أو صُـورَةٍ، أو شَـيْطَانٍ، فهـوَ جِبْـتٌ وطَاغُـوتٌ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾ يعْنِي لَيْسركِي قُريشٍ: أنْتُم ﴿ آهَدَىٰ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يعْنونَ النَّبِيّ عَلَيْة وأصْحابَهُ طَريقًا فِي الدِّيانةِ والاعْتِقادِ.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (١/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٣) وضعها على الحاشية في الأصل كلحق بعد قوله: (والسدي)، وهي ثابتة في (ف).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (١/ ١٢٨)، ومعاني القرآن وإعرابه (٢/ ٦١).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أُوْلَكِكَ ٱلَّذِينَ لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ ۗ وَمَن يَلْعَنِ ٱللَّهُ فَلَن يَجِدَ لَهُ نَصِيرًا ﴿ آَمَ لَهُمُ مَصَالًا عَالَهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّ

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أَمْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِّنَ ٱلْمُلْكِ ﴾.

هذَا اسْتِفهامٌ معناه الإِنْكارُ، فالتَّقدِير: ليس هُم (نصيب منَ الملكِ)(١٠).

وقالَ الفرَّاءُ: قَوْلُه (٢): ﴿ فَإِذَا لَا يُؤْتُونَ ٱلنَّاسَ نَقِيرًا ﴾ جَوابٌ لِجِزاءِ مُضمَرِ، تقدِيرُه: ولئِسن كانَ لمُسم نصِيبٌ لا يُؤتون النَّاسَ نقِيرًا (٣).

وِفِي «النَّقِيرِ» أَرْبِعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها (١) النُّقطَةُ الَّتي فِي ظهْرِ النَّواةِ. رَواه ابْنُ أَبِي طلْحَةَ، عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، وبهِ قَالَ مُجَاهِدٌ، وعطَاءُ بْنُ (٥) أَبِي رَباحٍ، وقتادَةُ، والضَّحَّاكُ، والسُّدِيُّ، وابْنُ زَيْدٍ، ومُقاتِلٌ، والفرَّاءُ، وابْنُ قُتيبةً فِي آخَرينَ (١).

والشَّانِي: أَنَّه القِشْرُ الَّذِي يكونُ فِي وسيطِ النَّواةِ (٧٠). رَواه التَّيْمِيُّ، عنِ ابْنِ عَبَّاسٍ. ورُوي عنْ مُجَاهِد: أَنَّه الخَيْطُ الَّذِي يكونُ فِي وسَطِ النَّوَاةِ (٨٠).

والثَّالث: أَنَّه نَقْرُ الرَّجُلِ الشَّيءَ بطَرَفِ إِبْهَامِهِ. روَاهُ أَبِو العَالِيةِ، عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

<sup>(</sup>١) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٢) من قوله: (أم لهم نصيب)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن (١/ ٢٧٣).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) في الأصل: وابن، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن (١/ ٢٧٣)، وغريب القرآن (١/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٧) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ١٥٢) من طريق أبي العالية به.

<sup>(</sup>٨) من قوله: (رواه التيمي)... إلى هنا ساقط من (ج).

والرَّابع: أَنَّه حبَّةُ النَّواةِ الَّتِي فِي وسطِهَا. رَواه ابْنُ أَبِي نجِيحٍ، عنْ مُجاهِدٍ.

ف الَ الأزهَ رِيُّ: و «الفَتِيل» وَ «النَّقِيرُ» و «القِطْمِيرُ»: تُصرَبُ أَمْث الَّا للسَّغَيْءِ التَّافِ الحَقِير (۱).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أَمْ يَحُسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَا ءَاتَدَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضَّلِهِ ۚ فَقَدُ ءَاتَيْنَآ ءَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِنَابَ وَٱلْحِكْمَةَ وَءَاتَيْنَهُم مُّلُكًا عَظِيمًا ۞ ﴾ [النساء: ٥٥].

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ ﴾.

سبَبُ نُزولِهِا:

أَنَّ أَهْلَ الكِتَابِ قَالُوا: يَزعُمُ مُحَمَّدٌ أَنَّه أُوتِيَ مَا أُوتِيَ فِي تَواضَع، وله تِسْعُ نِسْوةٍ، فأيُّ مُلْكِ أَفْضَلُ مِن هذَا؟! فنزَلَتْ (هذِه الآيةُ)(٢)، رَواه العوفيُّ، عن ابْنِ عبَّاسِ(٣).

وفِي «أُمْ» قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها بمعْنَى ألِفِ الإسْتِفهام، قالَه ابْنُ قُتيبةً(١).

والثَّانِي: بمعْنَى «بَلْ» قالَه الزَّجَّاجُ (٠٠).

<sup>(</sup>١) تهذيب اللغة (١٤/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت)، و(ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٣) رواه ابـن جريـر الطـبري في تفسـيره (٧/ ١٥٦)، وابـن أبي حاتـم في تفسـيره (٥٤٧٠) مـن طريـق العوفيـين.

<sup>(</sup>٤) تأويل مشكل القرآن (ص: ٢٩١).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٦٤).

وقد سبَقَ ذِكرُ «الحسَدِ» فِي «سِورةِ البقرَةِ<sup>(١)</sup>» والحاسِدُون هَاهُنا: اليَهودُ.

أُحدُها: النَّبِيُ مُحمَّدٌ عَلِيَّة، رَواه عطِيَّةُ عن ِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ عكرمَة، ومُجاهِدٌ، والضَّحَاكُ، والسُّدِّيُ، ومُقاتِلٌ.

والثَّانِي: النَّبِيُّ عَلِيُّة، وأَبُو بكْرٍ، وعُمرُ، رُوي عنْ عِلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ وَعُمرُ، رُوي عنْ عِلِيِّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ وَالثَّالِثِ: الْعَرَبُ، قَالَه قَتَادَةُ.

والرَّابِع: النَّبِيُّ والصَّحابَةُ، ذكرَهُ المَاوردِيُّ.

وفي المُرادِ بِهِ أَلنَّاسَ ﴾ هَا هُنا(١) أَرْبِعَةُ أَقُوالِ:

وِفِي الَّذِي آتَاهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ ثَلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: إِباحَةُ اللهِ تعَالَى نَبِيَّه أَنْ ينْكِحَ ما شَاءَ مِنَ النِّساءِ مِن غيرِ<sup>(٣)</sup> عدَدٍ، رُوي عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، والضَّحَّاكِ، والسُّدِّيِّ.

والثَّانِي: أَنَّه النُّبُوَّةُ، قالَه ابْنُ جُريج، والزَّجَّاجُ (١٠).

والثَّالثُ: بِعثةُ نبيِّ منْهُم علَى قوْلِ مَن قالَ: همُ العرَبُ.

قُولُه تعالى: ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ٓ ءَالَ إِنْزَهِيمَ ٱلْكِئْبَ ﴾.

يعْنِي: التَّوراةَ، والإِنْجيلَ، والزَّبُورَ. كُلُّه كانَ فِي آلِ إِبْراهِيمَ، وهذَا النَّبِيُ مِن أَوْلادِ إِبْراهِيمَ.

<sup>(</sup>١) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٤)معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٦٤).

## وفِي الحِكمة قُولَانِ:

أحدُهما: النُّبوَّةُ، قالَه السُّدِّيُّ، ومُقاتِلٌ.

والثَّانِي: الفِقهُ فِي الدِّينِ، قالَه أبو سُليْهانَ الدِّمشقِيُّ.

وفي المُلك العَظيم خسة أقوالٍ:

أحدُها(١): مُلك سُليهانَ ﷺ، رَواه عطيَّةُ، عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

والنَّانِي: مُلك دَاودَ عَلِيَكُ، و(وَلدِهِ)(٢) سُسليهانَ فِي النِّساءِ، كانَ لِسداودَ مائنةُ امْرَأَةٍ، ولِسسليمَانَ سبعُهائةِ امْرأةٍ وثلاثِهائيةِ سُرِّيَّةٍ، رَواه أبو صَالحٍ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قبالَ السُّنِّدِيُّ.

والثَّالَث: النُّبوَّةُ، قالَه مُجاهدٌ.

والرَّابِع: التَّأييدُ بالملائكةِ، قالَه ابْنُ زيْدٍ فِي آخَرينَ.

والخامِس: الجمْعُ بيْنَ سِياسَةِ الدُّنيا، وشرْعِ الدِّين، ذكرَهُ المَاوردِيُّ (٣).

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَيِنْهُم مِّنْ ءَامَنَ بِدِ، وَمِنْهُم مِّنَ صَدَّ عَنْهُ وَكَفَى بِجَهَنَّمَ سَعِيرًا ١٠٠٠

[النساء: ٥٥].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ فَيِنَّهُم مِّنْ ءَامَنَ بِهِ عَلَى .

فيِمَن تعُودُ عليهِ الهاءُ والمِيمُ قُولَانِ:

أحدُهما: اليهودُ الَّذِين أنذرَهُم نَبِيُّنا مُحَمَّدٌ ﷺ، وهذَا قولُ مُجاهِدٍ، ومُقاتل، والفرَّاءِ فِي آخَرينَ<sup>(1)</sup>.

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون (١/ ٤٩٦).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (١/ ٣٨٠)، ومعاني القرآن (١/ ٢٧٥).



فعلَى هذَا القولِ فِي هاءِ (بِهِ) ثلَاثةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: تعُودُ علَى ما أَنْزِلَ اللهُ علَى نَبيِّنا مُحَمَّدٍ ﷺ، قالَه مُجاهِدٌ.

قَالَ أَبِو سُلِيهَانَ: فيكونُ الكلامُ مَبْنِيًّا علَى قَوْلِه تَعَالى: ﴿ عَلَىٰ مَا ءَاتَنَهُمُ اللهُمُ اللهُ

والثَّانِي: أنَّهَا تعُودُ إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْقُ، فتكُونُ مُتعلَّقةً بقوْلِه: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ ﴾ يعْني بالنَّاس: مُحمَّدًا عَلَيْقُ، ويكونُ المُرادُ بقوْلِه: ﴿ فَمِنْهُم مَّنْ ءَامَنَ بِهِ عَهُ عَبْدُ الله بْنُ سلام، وأصْحابُه.

[١٥٠/ب] والثَّالث: أنَّها تعُودُ إلى النَّبأِ عنْ آلِ إبْراهِيمَ، قالَه الفرَّاءُ(١).

والقوْلُ الثَّانِي: أنَّ الهَاءَ، والمِيمَ فِي قَوْلِه: ﴿ فَمِنْهُم ﴾ تعُود إِلَى آلِ (٢) إبراهِيمَ.

فعلَى هذَا فِي هاءِ «بِهِ» قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها عائِدةٌ إِلى إبْراهِيمَ، قالَه السُّدِّيُّ.

والثَّانِي: إِلَى الكتَابِ، قالَه مُقاتِلٌ.

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمِنْهُم مِّن صَدَّ عَنْهُ ﴾.

وقرَأَ ابْنُ مسْعُودٍ، وابْنُ عبَّاسٍ، وابْنُ جُبيرٍ، وعِكرمَةُ، وابْنُ يَعمُرَ، والْجَحدَرِيُّ: «مَن صُدَّ» برفع الصَّادِ(٣).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن (١/ ٢٧٥).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) وهي قراءة شاذة، عن ابن عباس وابن مسعود في مختصر ابن خالويه (ص: ٣٣)، وانظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ١٣٧)، وإعراب القراءات للعكبري (١/ ٣٩١)، والبحر (٣/ ٢٢٣).

وقَدِا أُبِيُّ بِـنُ كعْـبٍ، وأَبُـو الجِـوزَاءِ وأبِـو رَجـاءِ والجُـونِيُّ: بكـسْرِ الصَّـادِ(۱).

قوْلُ مُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواْ بِثَايَلَتِنَا سَوْفَ نُصَّلِيهِمْ نَازًا كُلَمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُم بَدَّ لَنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُواْ الْعَذَابُ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ النَسَاء: ٥٦]. قوْلُه تعَالى: ﴿ سَوْفَ نُصَّلِيهِمْ نَازًا ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: أي نَسْوِيهم فِي نَارِ (٢). ويُسروى أنَّ يهوديَّةَ أهدتْ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ شَاةً مصليَّةً؛ أي: مشْويَّةً (٣).

وِفِي قُوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ بَدُّ لَنَّهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّها غيْرُها حَقِيقة، ولا يلْزَمُ على هذَا أَنْ يُقالَ: كَيْفَ بُدِّلَتْ جَلُودٌ التذَّتْ بالمعَاصِي بجُلودٍ مَا الْتذَّتْ؛ لأنَّ الجُلودَ آلَةٌ فِي إيصَالِ العذَابِ إليْهِم، كما كانتْ آلةً فِي إيصالِ اللَّذَّةِ، وهمُ المُعاقبُون لا الجُلودُ.

والشَّانِي: أنَّها هيَ بعينِهَا تُعاد بعْدَ احْترَاقِها، كمَا تُعاد بعْدَ البِلى فِي القُبورِ. فتكونُ الغيريَّةُ عائِدةً إلى الصِّفةِ، لا إلى النَّاتِ، فالمعْنَى: بدلنَاهُم جُلودًا غيرً (١) مُحَرَقَةٍ، كما تقُول: صُغتُ (٥) مِن خَاتَمِي خَاتَمَا آخَرَ.

<sup>(</sup>۱) ﴿ صِدَّ ﴾ وهي شاذة، انظر: إعراب القراءات؛ للعكبري (١/ ٣٩١- ٣٩٢)، والمضاعف المدغم الثلاثي يجوز فيه إذا بني للمفعول ما جاز في (باع) إذ بني للمفعول، فيجوز في فائه ثلاثة أوجه الكسر المحض والضم المحض والإشمام.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٦٥).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٦١٧)، ومسلم (٢١٩٠) من حديث أبي هريرة رضي الله عنه.

<sup>(</sup>٤) في (ت): غيرها.

<sup>(</sup>٥) في الأصل: صنعت، والمثبت من بقية النسخ.



وق الَ الحسَنُ البصريُّ: فِي هـذِه الآيَةِ: تأكلُهُمُ النَّارُ كُلَّ يـوْمِ سبعِينَ السف مرَّة، كلَّما أكلتُهُم قِيل هُم: عُودوا، فعَادُوا(١).

قُولُـهُ تَعَـالَى: ﴿ وَاللَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ الصَّلِحَتِ سَنُدْ خِلُهُمْ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْنِهَا ٱلْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِبهَا ٱبْدَأَ لَهُمْ فِبهَا أَزْوَجُ مُطَهَّرَةٌ ۖ وَنُدْ خِلُهُمْ ظِلَّا ظَلِيلًا ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّا اللَّهُ الللَّا اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَنُدْخِلُهُمْ ظِلَّا ظَلِيلًا ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: هَوَ الَّذِي يُظِلُّ مِن الحَرِّ والرِّيحِ، وليْسَ كلُّ ظلِّ عَالَى الْحَرِّ والرِّيحِ، وليْسَ كلُّ ظلِّ كذلِك، فأعْلَم اللهُ عَزَّ وجَلَّ أنَّ ظِلَّ (٢) الجنَّةِ ظلِيلٌ لا حَرُّ معَه، ولا بردُ (٣). فإنْ قِيل: أفي الجنَّةِ حَرُّ أو بردُ (١) يَحتاجُون معَهُ إلى ظِلِّ ؟

فالجوابُ: أَنْ لَا، وإنَّا خاطبَهُم بِما يعقِلُون مثْلَه؛ كقوْلِه تعَالى: ﴿ وَلَمْهُمْ وَمِهَا بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴾ [مريم: ٦٢].

وجوابٌ آخَرُ: وهو أنَّه إِشارَةٌ إِلى كَهَالِ وصْفِها، وتمكينِ بنائِها، فلو كانَ الحرُّ أوِ البردُ(٥) يتَسلَّطُ عليْهَا، لكانَ فِي أَبْنِيتِهَا وشَجِرِهَا ظِلَّ ظليلٌ.

قُولُهُ تَعَـالَى: ﴿ إِنَّالَةَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ ٱلْأَمَننَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُّمُواْ بِٱلْعَدْلِ ۚ إِنَّ ٱللَّهَ نِعِبَا يَعِظُكُم بِيَّةٍ إِنَّالَةَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ ۖ ﴾ [النساء: ٥٨].

<sup>(</sup>١) قيال البيهقي في شبعب الإيسان في (١/ ٢٠٢): وروينا في كتياب البعيث، عين الحسين البيصري بنحيوه.

<sup>(</sup>٢) في الأصل زيادة: أهل.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٦٦).

<sup>(</sup>٤) في (ج)، و(ف): برد أو حرٌّ.

<sup>(</sup>٥) في (ت)، و(ج)، و(ف): البرد والحرُّ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ إِنَّالَةَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّواْ الْأَمَنَنَتِ إِلَىٰٓ أَهْلِهَا ﴾. في سبَب (١) نُزولِها ثلاثة أقوالٍ:

أحدُها: أنَّ النَّبِيَ عَلِيْ لَمَا فَتَحَ مَكَة ، طلَبَ مِفتاحَ البيْتِ مِن عُثهانَ بُنِ أَي طلْحَة ، فذَهَب لِيعطيَهُ إِيّاهُ ، فقَالَ العبَّاسُ: بأي أنْتَ وأُمِّي اجمعُهُ لِي معَ السِّقايَة ، فكفَّ عشهَانُ يحدَه مَخافة أنْ يُعطيَهُ للعبَّاسِ ، فقَالَ النَّبِيُ عَلِيْ: «هَاتِ السِّقايَة ، فكفَّ عشهَانُ يحدَه مَخافة أنْ يُعطيَهُ للعبَّاسِ ، فقالَ النَّبِيُ عَلِيْ: (٢) «أُرِنِي المِفْتَاحَ المِفْتَاحَ » فأعَادَ العبَّاسُ قوْلَه ، وكفَّ عُشهانُ ، فقالَ النَّبِي عَلَيْ: (٢) «أُرِنِي المِفْتَاحَ إِنْ كُنْتَ تُؤْمِنُ باللهِ وَباليَوْمِ الآخِرِ » فقالَ : هَاكَه يَا رسُولَ اللهِ! بأمَانَةِ اللهِ ، فأخذَ المِفتاح ، ففتَحَ البيْتَ (٣) ، فنزَلَ جِبريلُ عَلَيْكُم بِهِذِه الآيَةِ ، فدَعا عُشهانُ ، فلأَخذَ المِفتاح ، ففتَحَ البيْتَ (٣) ، فنزَلَ جِبريلُ عَلَيْكُم بِهِذِه الآيَةِ ، فدَعا عُشهانُ ، فذَفَعَهُ إليْهِ . رَواه أبو صَالحٍ ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ ، وبهِ قالَ مُجاهِدٌ ، والزُّهريُ ، وابْنُ جُريح ، ومُقاتلٌ (١).

والشَّانِي: أَنَّهَا نزَلَتْ فِي الأُمراءِ. رَواه ابْنُ أَبِي طلْحَةَ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (°)، وبه قِالَ زيْدُ بْنُ أَسْلَمَ، وابْنُه، ومَكحُولٌ، واخْتارَهُ أَبو سُليهانَ الدِّمشْقِيُّ [١٥١/أ] وقالَ: أُمِرَ الأُمراءُ أَن يُؤدوا الأمانَةَ فِي أَمْوالِ المُسلمينَ.

<sup>(</sup>١) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) من قوله: (هات المفتاح)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٣) في (ج): الباب.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن مردويه في تفسيره كما في الدر المنشور (٢/ ٥٧٠) للسيوطي، وانظر: تفسير مقاتل ابن سليمان (١/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ١٧٠)، وابين أبي حاتم في تفسيره (١٨ ٥٥) من طريق على بين أبي طلحة بـه.

والنَّالث: أنَّها (١) نزلَتْ عامَّةً، وهو مروِيٌّ عن أُبِيِّ بْنِ كَعْبِ (٢)، وابْنِ عَبْسِ (٣)، وابْنِ عَبْسِ (٣)، واختارَهُ القاضي أبويعْلَى.

واعْلَم أنَّ [نُزولَها على سبَبِ] (١) لا يمنع عمومَ حكمِها (٧)، وهِي (٨) عامَّةٌ فِي الودَائع وغيرِها مِنَ الأماناتِ.

وق الَ ابْنُ مَسْعُود: الأمَانةُ فِي الوُضوء، وفِي الصَّلاةِ، وفِي الصَّومِ، وفِي الحَديث، وأشدُّ ذلِك فِي الودائِع<sup>(۱)</sup>.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ نِعِمَّا يَعِظُكُمْ بِهِ ۚ ﴾.

(يقول: نِعِمَّ الشَّيءُ يعِظُكُم بهِ)(١٠)، وقد ذكرْنَاهُ فِي «البقرة».

قُولُ مُ تَعَلَى : ﴿ يَمَا يُهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ الطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُوْلِي ٱلْأَمْرِ مِنكُرُ فَإِن نَنزَعْهُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنهُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيُومِ ٱلْآخِرِ ۚ ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴿ ﴾ [النساء: ٥٩].

<sup>(</sup>١) في (ت): أنهما.

<sup>(</sup>٢) انظر: النكت والعبون (١/ ٤٩٨).

<sup>(</sup>٣) انظر: البسيط في التفسير؛ للواحدي (٦/ ٥٣٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: النكت والعيون (١/ ٤٩٨).

<sup>(</sup>٥) انظر: النكت والعيون (١/ ٩٨).

<sup>(</sup>٦) في الأصل: عموم حكمها، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٧) في (ف): واعلم أن عموم حكمها لا يمنع نزولها على سبب.

<sup>(</sup>٨) في (ت): فإنها. وفي (ج): وإنها.

<sup>(</sup>٩) رواه الخرائطي في مكارم الأخلاق (١٥٩)، والطبراني في الكبير (١٠/ ٢١٩)، وأبو نعيم في الحلية (١٠/ ٢٠٩)، وابين أبي حاتم في تفسيره (١٢)، والبيهقي في شعب الإيان في الحلية (٢٠١٥)، والبيهقي في شعب الإيان (٤٨٨٥) وغيرهم من طريق عن عبد الله بن السائب الكندي، عن زاذان، عن ابن مسعود، بنحوه.

<sup>(</sup>١٠) ما بين الهلالين ليس في (ف).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓ أَلَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ ﴾.

فِي سَبَبِ نُزولِهِا قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها نزلَتْ فِي عبْدِ اللهِ بْنِ حُذافةَ [بْنِ قَيْسٍ](١) السَّهمِيِّ إِذْ بعثَ هُ النَّبِيُّ فِي سَريَّةٍ، أخرَجَهُ البُخارِيُّ، ومُسلِمٌ، من حديثِ ابْنِ عبَّاس (٣).

والشَّانِ: أنَّ عهَّارَ بُنَ ياسرِ كانَ معَ خالدِ بُنِ الولِيدِ فِي سَريَّةٍ، فهرَبَ القوْمُ، ودَخلَ رجُلٌ مِنهُم علَى عمَّارٍ، وقالَ: إِنِّي قد أَسْلَمتُ، هل ينْفعني، القوْمُ، ودَخلَ رجُلٌ مِنهُم علَى عمَّارٍ، وقالَ: إِنِّي قد أَسْلَمتُ، هل ينْفعني، أَوْ أَذْهَبُ كَمَا ذَهبَ قَوْمِي؟ قالَ عمَّارُ: أَقَمْ فَأَنْتَ آمِنْ، فرَجَعَ الرَّجُلُ، وأَقامَ، فجاءَ خالِدٌ، فأخذَ الرَّجُلَ، فقالَ عمَّارٌ: إِنِّي قَدْ أَمَّنتُهُ، و[إِنَّه]('') قد أَسْلَم، قالَ: أَتُجِيرِ علَيَّ وأَنَا الأَمِيرُ؟ فتَنازَعا، وقدِمَا على رسُولِ الله عَيْنِ، فنزَلَتْ هذِه الآيَةُ، رَواه أبو صالِح، عنِ ابْنِ عبَّاسِ ('').

قُولُه تعَالى: ﴿ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ ﴾.

طاعة الرَّسُول فِي حيَاتِه: امْتشَالُ أَمْرهِ، واجْتِنابُ نَهِيهِ، وبعْدَ مَاتِهِ: اتِّباعُ سُنتَهِ. اتَّباعُ سُنتَهِ.

<sup>(</sup>١) من (ت).

<sup>‹ › ›</sup> من ‹ \_ › . ( ٢ ) في ( ت ): رسول الله .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٤٥٨٤)، و مسلم (١٨٣٤).

<sup>(</sup>٤) من (ج).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن مردويه في تفسيره كها قاله ابن كثير في تفسيره (٢/ ٣٢٦).



## وِفِي أُولِي الأَمْرِ أَرْبِعَةُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّهمُ الأمرَاءُ، قالَه أبو هُريرةَ، وابْنُ عبَّاسٍ فِي رِوايةٍ، وزيْدُ بُنُ أَسْلَم، والسُّدِّيُّ، ومُقاتلٌ.

والشَّانِي: أَنَّهُمُ العُلهاءُ، رَواه ابْنُ أَبِي طلْحةَ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وهوَ قولُ جابرِ بْنِ عبْدِ الله، والحسَنِ، وأبي العالِيةِ، وعطَاءٍ، والنَّخَعيِّ، والضَّحَّاكِ، ورَواه خُصيفِ عنْ مُجاهدِ.

والنَّالَث: أنَّه م أصحابُ النَّبيِّ ﷺ، رَواه ابْنُ أَبِي نَجيحٍ (١) عنْ مُجاهِدٍ، وبهِ قَالَ بكر بْنُ عبدِ اللهِ المُزنِيُّ.

والرَّابع: أنَّهم أبو بكْرٍ وعُمرُ، وهذا قوْلُ عكرِمَةً.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ فَإِن لَنَزَعُكُمْ فِي شَيْءٍ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: معْناه: اخْتَلَفْتُم. وقَالَ كُلُّ فريقٍ: القَوْلُ قَوْلِي (٢).

واشْتقاقُ المُنازعةِ: أنَّ كُلَّ واحدٍ ينْتَزِعُ الحُجَّةَ.

قَوْلُه تعالى: ﴿ فَرُدُّوهُ إِلَىٰ اللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾.

فِي كيفيَّةِ هذا الرَّدِّ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ ردَّه إلى اللهِ ردُّه إلى كِتابِهِ، ورَدَّه إِلَى النَّبِيِّ ردُّه إلى سُـنَّتهِ، هـذَا قـوْلُ مجاهـدٍ، وقتـادَةَ، والجُمهـورِ.

قالَ القاضِي أبو يعْلَى: وهذا الرَّدُّ يكونُ مِن وَجْهِيْنِ:

أحدُهما: إلى المنْصُوص عليْهِ باسْمِه ومعْنَاهُ.

<sup>(</sup>١) في (ف): ابن أبي طلحة.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٦٨).

والشَّانِي: الـرَّدُّ إِليهـما(١) مِن جهـةِ الدِّلالـةِ عليْـهِ، واعْتبـارُه مـن طريـقِ القِياسِ، والنَّظائِـرِ.

والقوْلُ الشَّانِي: أَنَّ ردَّهُ إلى اللهِ ورسولِهِ أَن يقُولَ مَن لا يعْلَمُ الشَّيءَ: اللهُ ورسولِهِ أَن يقُولَ مَن لا يعْلَمُ الشَّيءَ: اللهُ ورسولُه أعْلَمُ، ذكرَهُ قومٌ، مِنْهمُ الزَّجَاجُ(٢).

وفِي المُراد بالتَّأويلِ أربعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه الجزَاءُ، والتَّوابُ، وهوَ قوْلُ مُجاهدٍ، وقتادَةَ.

والشَّانِي: أَنَّه العاقِبةُ، وهو قولُ السُّدِّيِّ، وابْنِ زيْدٍ، وابْنِ قُتيبةَ، والزَّجَّاجِ(٣).

والثَّالثُ: أَنَّه التَّصديقُ، مثْلُ قوْلِه تعَالى: ﴿ هَٰذَا تَأْوِيلُ رُءْ يَكَى مِن قَبْلُ ﴾ [يوسف: ١٠٠]. قالَه ابْنُ زيْدٍ فِي رِوايَةٍ.

والرَّابع: أنَّ معْناه: رَدُّكُم إِيَّاه إلى اللهِ ورسُولِه أَحْسَنُ مِن تأويلِكُم، ذكرَهُ الزَّجَاجُ(1).

قوْلُ تَعَالَى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُواْ إِلَى ٱلطَّلغُوتِ وَقَدْ أُمِرُواْ أَن يَكْفُرُواْ بِهِ عَ وَيُرِيدُ ٱلشَّيَطَانُ أَن يُضِلَّهُمْ ضَلَلًا بَعِيدًا ( ( ) النساء: ٦٠].

<sup>(</sup>١) في (ت): عليهها.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٦٨).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (١/ ١٣٠)، ومعاني القرآن وإعرابه (٢/ ٦٨).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٦٨).



قُولُه تَعَالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَزْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُواْ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ ﴾. في سبَبِ نُزولِها أَرْبِعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنّها (۱) نزَلتْ فِي رَجُلٍ مِنَ الْمُنافقِينَ كان بيْنَه وبيْنَ يهودِيِّ الْطلِقْ بِنا إِلى مُحَمَّدٍ، وقالَ المُنافِقُ: بل إِلَى كعْبِ بُصومَةٌ، فقالَ اليهودِيُّ: انْطلِقْ بِنا إِلَى مُحَمَّدٍ، وقالَ المُنافِقُ: بل إِلَى كعْبِ بُنِ الأَشْرَفِ، فأَبَى اليهودِيِّ، فأَبَى اللهودِيِّ، فلمَّا فَرَجَا، قالَ المُنافِقُ: ننْطلِقُ إِلَى عُمرَ بُنِ الخطَّابِ، فأقبلًا إِلَيْه، فقصًا عليْهِ خرَجَا، قالَ المُنافِقُ: ننْطلِقُ إِلَى عُمرَ بُنِ الخطَّابِ، فأقبلًا إِلَيْه، فقصًا عليْهِ القِصَّة، فقالَ: رُويدًا حتَّى أَخْرُجَ إليْكُما، فذخَلَ البَيْتَ، فأَشْتملَ [على] (٢) القِصَّة، فقالَ: رُويدًا حتَّى أَخْرُجَ إليْكُما، فذخَلَ البَيْتَ، فأَشْتملَ [على] السَّيفِ، ثُمَّ خرَجَ، فضرَبَ [بهِ] (٣) المُنافقَ حتَّى برِدَ، وقالَ: هكذا أقْضِي السَّيفِ، ثُمَّ خرَجَ، فضرَبَ [بهِ] (٣) المُنافقَ حتَّى برِدَ، وقالَ: هكذا أقْضِي بيْنَ مَن لم يرْضَ بقضاءِ اللهِ ورسُولِه، فنزَلَت هذِه الآيةُ. رَواه أبو صَالحٍ، عن ابْنِ عبَّاسِ (١٠).

والشَّانِ: أَنَّ أَبِهِ بِرْزَةَ الأَسْلَمِيَّ كَانَ كَاهِنَّا يَقْضِي بِيْنَ (٥) اليهودِ، فتنَافَرَ (٢) اليه ودِ، فتنَافَر (٢) اليه ناسٌ مِنَ المُسلمِينَ فنزلَتْ هِذِه الآيةُ، رَواه عكْرمَةُ، عن ابْنِ عبَّاسٍ (٧). والثَّالَثُ: أَنَّ يهوديًّا ومُنافقًا كانتْ بيْنَهُا خُصومَةٌ، فدَعا اليهودِيُّ

<sup>(</sup>١) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) من (ت).

<sup>(</sup>٣) من (ت). وفي (ف): ثم خرج به.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل بن سليهان (١/ ٣٨٣).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٦) في الأصل: فترافع، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>۷) رواه ابـن أبي حاتــم في تفســيره (۵۵٤۷)، والطـبراني في الكبــير ( ۱۱/ ۳۷۳ رقــم: ۱۲۰٤۵)، و في مسـند الشــاميين (۱۰۲۷) مــن طريــق عكرمــة، بــه.

المُنافِقَ إلى النَّبِيِّ؛ لأَنَّه لا يأخذُ الرِّشوةَ، ودعَا المُنافقُ (١) إلى حُكَّامِهِم؛ لأنَّهُم يأخذُون (٢) الرِّشوة (٣)، فليَّا اخْتلَفَا، اجْتمَعَا أَنْ يُحَكِّمَا كاهِنَا، فنزَلَتْ هذه الآيَةُ، هذَا قولُ الشَّعبيِّ (٤).

والرَّابع: أنَّ رجلًا مِن بني النَّضِير قتَلَ رَجُلًا مِن بني قُريطة، فاختصمُ وا، فقالَ المنافقون منهم: انْطلِقُ وا إلى أبي برْزَةَ الكاهِن، فقالَ المُسلمون مِن الفريقَ يُن : بل إلى النَّبِيِّ عَلَيْهُ، فأَبَى المُنافقون، فانْطلَقُ وا إلى الكَاهن، فنزَلَتُ هذِه الآيةُ. هذا قوْلُ السُّدِيِّ ٥٠.

والزَّعم والزُّعمُ لُغتان، وأكْثر ما يُستعمَلُ فِي قـوْلِ مَا لا يَتحقَّـقُ صِحَّتُـه.

وفِي الَّذِين زَعمُوا «أنَّهم آمنوا بها أُنزل إليه وما أُنزل مِن قبله» قوْلَان:

أحدُهما: أنَّه المُنافقُ.

والشَّانِي: أنَّ الَّذِي زَعَم أنَّ ه آمَن بها أُنزل إليْهِ المُنافِقُ، والَّذي زعَم أَنَّه آمَن بها أُنزل مِن قبْلِه اليهودِيُّ.

<sup>(</sup>١) من قوله: (إلى النبي)... إلى هنا ساقط من (ف).

<sup>(</sup>٢) ساقطة من (ج).

<sup>(</sup>٣) من قوله: (ودعا المنافق)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٤) رواه محمد بسن نسصر المُسرُورِّي في تعظيم قسدر الصلاة (٧١١)، وابسن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ١٩٠)، وابسن المنسذر في تفسيره (١٩٤٢) من طريق داود بسن أبي هنسد، بـه .

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جريـر الطـبري في تفسـيره (٧/ ١٩٢)، وابـن أبي حاتــم في تفسـيره (٥٥٤٩) مــن طريـق أسـباط بــه.

و﴿ ٱلطَّلْغُوتِ ﴾: كغبُ بُنُ الأشرفِ، قالَـه ابْنُ عبَّـاسٍ، ومُجاهـدٌ، والضَّحَّـاكُ، والرَّبيـعُ، ومُقاتـلٌ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَقَدْ أَمِرُوۤا أَن يَكُفُرُواْ بِهِ ٤ ﴾ قالَ مُقاتلٌ: أَنْ يسَبَرَّؤُوا مِنَ الكَهَنَةِ (١٠). و «الضَّلالُ البعيدُ»: الطَّويلُ.

قُولُـهُ تَعَـالَى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْاْ إِلَىٰ مَاۤ أَنَـزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودًا ﴿ اللَّهِ ﴾ [النساء: ٦١].

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَىٰ مَاۤ أَنَـزَلَ ٱللَّهُ ﴾.

قَالَ مُجَاهِدٌ: هِذِه [الآيَةُ](٢) والَّتِي قَبْلَهَا نزلَتَا فِي خُصومةِ المُنافقِ واللهِدوِيِّ (٣).

والهاءُ والمِيمُ فِي «لَهُم»: إِشَارةٌ إِلى الَّذِين يزعُمونَ.

[١٥١/أ] والَّذي أنْزَل اللهُ: أَحْكَامُ القُرآنِ. ﴿ وَ إِلَى ٱلرَّسُولِ ﴾؛ أي: إلى حُكمِهِ.

قُولُهُ تَعَسَالَى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُم مُصِيبَةٌ بِمَاقَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَامُوكَ يَخْلِفُونَ بِٱللَّهِ إِنْ أَرَدُنَا إِلَّا إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ﴿ النساء: ٦٢].

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَكَيْفَ إِذَاۤ أَصَبَتْهُم مُصِيبَةٌ ﴾؛ أي: كيْف يصْنَعُون ويَحَتَالُون إذا أصابتْهُم (1) عُقوبةٌ مِن اللهِ؟

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل بن سليهان (١/ ٣٨٥).

<sup>(</sup>٢) من (ج)

<sup>(</sup>٤) من قوله: (مصيبة؛ أي)... إلى هنا ساقط من (ت).

وفي المُراد بالمُصيبةِ قولانِ:

أحدُهما: أنَّه تَهدِيدٌ وَوعِيدٌ.

والنَّانِي: أَنَّه قَتْلُ الْمُنافِقِ الَّذِي قَتَلَه عُمرُ رضي الله عنه.

وِفِي الَّذِي قدَّمت أيدِيهم ثلَاثةُ أقوالٍ:

أحدُها: نِفاقُهم واسْتِهزاؤُهُم.

والثَّانِي: فِي رَدِّ(١) حُكم النَّبِيِّ ﷺ.

والثَّالث: معاصِيهم المُتقدِّمةُ.

قُولُه تَعَالى: ﴿إِنَّ أَرَدُنَا ﴾ بمغنى: ما أرَدْنا.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ إِلَّا إِحْسَنَا وَتَوْفِيقًا ﴾.

فيهِ ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه لمَّا قَتلَ عمَرُ صاحِبَهُم، جاءوا يطْلُبونَ بدمِهِ، ويَحلِفُونَ مَا أَرَدْنَا فِي المُطالِبةِ بدَمِه إِلَّا إِحْسانًا إِليْنَا، وما يُوافق الحقَّ فِي أَمْرنَا.

والثَّانِي: ما أرَدْنا بالتَّرافُع إلى عُمرَ إلا إحْسانًا وتوْفِيقًا.

والثَّالث: أنَّه م جاءوا يَعْت نِرونَ إلى النَّبيِّ عَلَيْهُ مِن مُحَاكمَتِهِم إلى غيْرِه، ويقولُون: ما أرَدْنَا فِي عُدولِنَا عنْك إلَّا إحسانًا بالتَّقريبِ فِي الحَكُم، وتوفيقًا بيْنَ الخُصوم دُونَ الحَمْل على مُرِّ الحَقِّ.

<sup>(</sup>١) في (ت)، (ج)، و(ف): ردُّهم.

قُولُه تعَسالى: ﴿ أُولَكَهِكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَافِى قُلُوبِهِمْ ﴾؛ أي (١٠): مِسنَ النَّفاقِ والزَّيْسغ.

وقالَ ابْنُ عَبَّاس: إِضْهَارُهُم خلافَ مَا يَقُولُون (٢).

﴿ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ ﴾ ولا تُعاقِبُهم ﴿ وَعِظْهُمْ ﴾ بلسانِكَ ﴿ وَقُل لَهُ مَ فِ مَا اللَّهُ مِ فِ مَا اللَّهُ مَ فِ مَا اللَّهُ مَ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَ النَّانِيةَ ؛ عاقبْتُكُم.

وق الَ الزَّجَّاجُ: يُق ال: بَلُغ الرَّج ل يبْلُغُ بلاغَةً فه وَ بلِيغٌ: إِذَا كَانَ يبلغُ بعب ارَةِ لِسانهِ كُنهَ ما فِي قلْبِهِ<sup>(٣)</sup>.

وقد تكلَّم العُلماءُ فِي حَدِّ «البلاغَةِ» فقالَ بعْضُهُم: البلاغَةُ: إيصَالُ المعْنَى إلى القلْبِ فِي أحسَنِ (١) صُورةٍ مِنَ اللَّفظِ، وقِيل: البَلاغةُ: حُسنُ العِبارةِ معَ صِحَّةِ المعْنَى، وقِيل: البلاغَةُ: الإِيجَازُ معَ الإِفْهامِ، والتَّصرُّفِ العِبارةِ مع صِحَّةِ المعْنَى، وقِيل: البلاغَةُ: الإِيجَازُ معَ الإِفْهامِ، والتَّصرُّفِ مِن غيْرٍ إضْجارٍ.

ق الَ خالدُ بْن صفْوانِ: أحسَنُ السكلامِ ما قلَّتْ أَلْفاظُه، وكثُرَتْ معانيه، وخيرُ السكلام ما شَوَّقَ أوَّلُه إلى سمَاع آخِرهِ.

وقالَ غيرُه: إِنَّما يستَحِقُّ الكلامُ اسْمَ البلاغَةِ إِذَا سَابِقَ لفْظُه معْنَاه، ومعْنَاهُ وَلْم يكن لفْظُه إلى سمْعِكَ أَسْبِقَ مِن معْناه إلى قلْبك.

**\$ \$ \$** 

<sup>(</sup>١) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) أورده الواحدي في الوسيط ( ٢/ ٨٦).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٧٠).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

## فَضلٌ

وقدْ ذَهَبَ قَوْمٌ إلى أنَّ «الإِعْراضَ» المذْكُورَ فِي هذهِ الآيَةِ منْسُوخٌ بآيةِ السَّيْفِ.

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّالِيُطُكَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمُ إِلَّا لِيُطُكَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ وَلَوْ أَنَّهُمُ إِلَّا لَيْكُولُ اللَّهَ وَاسْتَغْفَكَ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُواْ اللَّهَ وَاسْتَغْفَكَ لَهُ مُن اللَّهُ اللَّهُ وَاسْتَغْفَكَ لَهُ مُن اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الرَّسُولُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَا آزَسَلْنَا مِن زَسُولٍ إِلَّالِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: «مِن» دخَلتْ للتَّوكيدِ. والمعْنَى: وما أرْسلنَا رَسُولًا إِلَّا لِمَاعَ(١١).

وِفِي قَوْلِهِ: ﴿ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ﴾ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه (٢) بمعْنَى: الأمْرِ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّانِي: أَنَّه الإِذْنُ نفسُهُ، قالَه مُجاهدٌ.

وقالَ الزَّجَّاجُ: المعْنى: إِلَّا لِيُطاعَ<sup>(٣)</sup> بإذن الله له<sup>(١)</sup> فِي ذلِك.

وقوْلُه تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظَلَمُواْ أَنفُسَهُمْ ﴾ يرجِعُ إلى المُتحاكِمَيْنِ اللَّذَيْنِ سبَقَ ذِكْرُهُما.

قالَ ابْنُ عبَّاسِ (٥): ظلمُوا أَنْفُسَهم بِسخطِهِم قضَاءَ الرَّسُولِ (١).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٧٠).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٣) في (ت): بأن الله أذن له.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) من قوله: (يرجع إلى)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٦) لم أقف عليه.

﴿ جَا أُوكَ فَأَسْتَغُفَرُواْ اللَّهَ ﴾ مِن صَنِيعِهِم.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ مَثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ شَلِيمًا ﴿ النساء: ٦٥]. قُولُه تعَالى: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾.

[١٥٢/ب] في سبب نُزولها قوْلَانِ:

أحدُهما: أنّها نزَلَتْ فِي خُصومَةٍ كانتْ بِيْنَ الزُّبِيرِ وبِيْنَ (') رَجُلٍ مِنَ الأُنْصارِ فِي شَراجِ الحرَّةِ، فقَالَ النَّبِيُ عَلَيْ للزُّبِيرِ: «اسْقِ ثُمَّ أَرْسِلْ إِلَى جَارِكَ الأَنْصارِ فِي شَراجِ الحرَّةِ، فقَالَ النَّبِيُ عَلَيْ للزُّبيرِ: «اسْقِ أَنْ كانَ ابْنَ عمَّتِكَ! المَاءَ (۲) فغض بَ الأنْصارِيُّ، وَقالَ: يا رسُولَ اللهِ! أَنْ كانَ ابْنَ عمَّتِكَ! فتَلَوّنَ وجْهُ رسُولِ اللهِ عَلَيْهُ، ثُمَّ قالَ للزُّبير: «اسْقِ [يَا زُبَيْرُ] (۳)، ثُمَّ احْبِسِ فَتَلَوَّنَ وجْهُ رسُولِ اللهِ عَلَيْهُ، ثُمَّ قالَ للزُّبير: «اسْقِ [يَا زُبَيْرُ] (۳)، ثُمَّ احْبِسِ المَاءَ حَتَّى يَبلُغَ إِلَى الجَدْرِ » قالَ الزُّبير: فواللهِ مَا أَحْسَبُ هذِه الآينة نزَلَتْ إلَّا فِي ذلِك. أخرَجَهُ البُخارِيُ ومُسلمٌ (۱).

والشَّانِي: أنَّها نزَلَتْ فِي المُنافِق، واليهودِيِّ اللَّذَيْنِ تَحَاكَمَا إِلَى كَعْبِ بُنِ الْأَشْرَ فِ، وقد سبَقَتْ قِصتُهُا، قالَه مُجاهدٌ (٥).

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾؛ أي: لا يكونُونَ مُؤمِنين حتَّى يُحكِّمُ وكَ، وقيل: ﴿ لَا » رَدُّ لِزَعْمِهِم أَنَّهُم يُؤمنونَ (١٠)، والمعْنى: فلَا؛ أي: ليْس الأَمْرُ كَمَا يَزَعَمُونَ أَنَّهُم آمَنُوا، وهُم يُخالِفُون حُكمَك.

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت)، و (ج).

<sup>(</sup>٣) من (ت).

<sup>(</sup>٤) رواه البخاري (٢٣٥٩ - ٢٣٦١ - ٢٣٦٠ - ٢٧٠٨ - ٤٥٨٥)، ومسلم (٢٣٥٧).

<sup>(</sup>٥) سبق تخريجه.

<sup>(</sup>٦) في (ت): مؤمنون.

ثُمَّ اسْتَأَنَفَ، فقالَ: ﴿ وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ﴾؛ أي: فيهَا اخْتَلَفُوا فيهِ.

وفي «الحَرج» قوْلَان:

أحدُهما: أنَّه الشَّكُّ، قالَه ابْنُ عبَّاس، ومُجاهدٌ، وقتادَةُ، والسُّدِّيُّ فِي آخرين.

والثَّاني: الضِّيقُ، قالَه أبو عُبيدةَ، والزَّجَّاجُ(١).

وفي قوْلِه: ﴿ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِّيمًا ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: يُسلِّمُوا لِما أمَرتَهُم بهِ، فلا يُعارِضُونَك، هذا قولُ ابْن عبَّاس، والزَّجَاج (٢)، والجُمهورِ.

والنَّانى: يُسلِّمُوا ما تَنازَعُوا فيهِ لِحُكمِكَ، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٣).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَوْ أَنَّا كُنَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱقْتُلُوٓا أَنفُسَكُمْ أَوِ ٱخْرُجُواْ مِن دِينرِكُم مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِّنْهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُواْ مَا يُوعَظُونَ بِدِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَنْبِيتًا اللهُ وَإِذَا لَلْاَتِينَهُم مِن لَدُنَّا أَجْرًا عَظِيمًا اللهُ وَلَهَدَيْنَهُمْ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا الله [النساء: ٢٦، ٦٨].

<sup>(</sup>١) انظر: مجاز القرآن (١/ ١٣٦)، معاني القرآن و إعرابه (٢/ ٧٠).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٧١).

<sup>(</sup>٣) النكت و العبون (١/ ٥٠٣).

أنَّ رجُلًا مِنَ اليَهودِ قَالَ: واللهِ (۱) لقد كتَبَ اللهُ عليْنا أَنِ اقْتُلُوا أَنْفسَكُم، فقتَلْنَاها. فقالَ ثابِتُ بُنُ قَيْس بن الشَّهاسِ: واللهِ لو كتَبَ اللهُ عليْنَا (۱) ذلِك لفعلْنَا، فنزَلَتْ هذه الآيةُ. هذا قوْلُ السُّدِّيِّ (۳).

قَالَ الزَّجَّاجُ: «لَوْ» يمْتَنِعُ بِهِ الشَّيءُ لِامْتِناعِ غَيْرِهِ، تَقُولُ: لو جاءَنِي زيْدٌ لَجَنْتُه. والمعْنى: أنَّ مَجِيئَكَ امْتنَع لِامْتِناع مَجِيئِهِ (١٠).

و﴿ كُنَبْنَا ﴾ بمعْنَى: فرضْنَا.

والمعْني: لو أنَّا فرَضْنَا علَى الْمُؤمِنين بكَ أنِ اقْتلُوا أنْفُسكُم.

قَـراً أبـو عمْـرِو: ﴿ آَنِ ٱقْتُكُوا ﴾ بكــشرِ النُّـونِ، «أَوُ اخْرجـوا» بضَــمًّ السواوِ (٥٠).

وقراً ابْنُ عامِر، وابْنُ كثِير، ونافِع، والكِسَائِيُّ: «أَنُ اقْتُلُوا» «أَوُ اخْرجُوا» بضَمَّ النُّون والواو(١٠).

<sup>(</sup>۱) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) من قوله: (أن اقتلوا)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٣) رواه ابـن جريـر الطـبري في تفسـيره (٧/ ٢٠٦)، وابـن أبي حاتـم في تفسـيره (٥٦٨) مـن طريـق أسـباط بـن نـصر، بـه.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٧١).

<sup>(</sup>٥) انظر: السبعة (ص: ٢٣٤)، والحجة (٣/ ١٦٧)، والمبسوط (ص: ١٤١ - ١٤٢)، ومعاني القراءات (١/ ١٨٩ - ١٤٩).

<sup>(</sup>٦) انظر: المراجع السابقة.

وقَرأً عاصِمٌ، وحْنَرَةُ بكسْرِ هِمَا(١).

والمعْنى: لو فرَضْنَا عليْهِم كما فرَضْنَا على قومٍ مُوسى، لم يفعلْهُ ﴿ وَالمَعْنِي لَ مِنْهُمُ ﴾ هلنه قراءة الجُمهور (٧).

وقرأً ابْنُ عامِر: "إلَّا قلِيلًا" بالنَّصب (٣).

﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ ﴾ يعْنِي: المُنافقِينَ (١) الَّذِين يزْعمُونَ أَنَّهُمْ ﴾ يعْنِي: المُنافقِينَ (١) الَّذِين يزْعمُونَ أَنَّهُمْ ﴾ وأي الطَّاعُون بدِه ﴿ وَعَلُونَ بِدِه ﴾ أي: ما يذَكَّرُون به مِن طاعة الله، والوقوف مع أمْرِه ﴿ لَكَانَ خَيْرًا لَمُمْ ﴾ وأثبت لِأُمُورِهم.

وقالَ السُّدِّيُّ: ﴿ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا ﴾؛ أي: تَصْديقًا (٥٠).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَأَوْلَتِهِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعُمَ اللّهُ عَلَيْهِم مِنَ النّبِيّئِينَ وَالشَّهُدَآءِ وَالصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَتِهِكَ رَفِيقًا ﴿ اللّهُ ذَلِكَ النّبِيّئِينَ وَالشَّهُدَآءِ وَالصَّلِحِينَ وَحَسُنَ أُوْلَتِهِكَ رَفِيقًا ﴿ اللّهُ ذَلِكَ النّبِيّئِينَ وَالشَّهُ وَلَيْهُمُ اللّهُ اللهُ وَكُلُهُ وَالسَّهُ وَالسَّاءِ: ٦٩، ٢٠٠].

<sup>(</sup>١) المرجع السابق.

<sup>(</sup>٢) برفع ﴿ قليلٌ ﴾ وهنو الأقيس والأكثر في الاستعمال. انظر: السبعة (ص: ٢٣٥)، ومعاني القراءات (١/ ٣١١)، والحجة (٣/ ١٦٨).

<sup>(</sup>٣) كذلك في مصحف الشام بالألف، فمن نصب فعلى الاستثناء، ومن رفع فعلى تكريس الفعل، انظر: السبعة (ص: ٢٣٥). ومعاني القراءات (١/ ٣١١)، والمبسوط (ص: ١٨٠).

<sup>(</sup>٤) في (ج): المنافقون.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ٢٠٩)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٦٩٩) من طريق أسباط بن نصر، به.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَمَن يُطِعِ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ ﴾. فِي سبَب نُزو لِهَا ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّ ثوْبانَ موْلَى رسُولِ اللهِ ﷺ كَانَ شدِيدَ الْمَحبَّةِ للنَّبِيِّ ﷺ وَاللَّهِ ﷺ كَانَ شدِيدَ الْمَحبَّةِ للنَّبيِّ ﷺ وَاللَّهِ اللَّهُ اللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

والشَّانِي: أنَّ أصحَابَ رسُولِ اللهِ ﷺ قالوا له: ما يَنْبغِي أَنْ نُفارِ قَكَ فِي الدُّنيا، فإنَّ لهُ الآيَةُ. هذا قولُ في الدُّنيا، فإنَّ هذه الآيَةُ. هذا قولُ مَسروقٍ (١٠).

والثَّالثُ: أنَّ رَجُلًا مِنَ الأنْصارِ جاءَ إلى النَّبيِّ ﷺ وهو تَحْزُونٌ، فقالَ: مَا لِي أَرَاكَ عَزُونًا؟ فقالَ: يَا رسُولَ اللهِ! غدًا تُرفعُ معَ الأنْبِياءِ، فلا نَصِلُ إليْكَ. فنزَلَتْ هذه الآيَةُ. هذا قولُ سَعيدِ بْن جُبيرُ (٥٠).

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) في (ت)، و(ج)، و(ف): وجع.

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في أسباب النزول (ص: ١٦٥ ) عن الكلبي، والثعلبي في الكشف والبيان (٣/ ٣٤١) بغير إسناد، وانظر: العجاب (٢/ ٩٠٤).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي شيبة في مصنف (٣١٧٧٤)، وابن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ٢١٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٥٧٧)، من طريق أبي الضحى، به، وانظر: أسباب النول(ص: ١٦٥)، والعجاب (٢/ ٩١٣).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٢١٣) من طريق جعفسر بن أبي المغيرة، عن سعيد بن جبير، مرسلاً.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللهَ ﴾ فِي الفرَائيضِ، ﴿ وَالرَّسُولَ ﴾ في الشُننِ (١).

قَالَ ابْنُ قَتِبَة: و «الصدِّيقُ»: الكثِيرُ الصَّدْقِ، كَمَا يُقَال: فِسِّينٌ، وسِكِّيرٌ، وغِشِينٌ، وضِلِّيلٌ، وظِلِّيمٌ: وسِكِّيرٌ، وغِشِينٌ، وضِلِّيلٌ، وظِلِّيمٌ: إذا كَثُر منْ هُ ذلِك (٢).

ولَا يُقال ذلِك لَمِن فعَلَ الشَّيءَ مرَّةً، أو مَرَّت يْنِ حَتَى يكْثُرَ منه ذلِك، أوْ يكونُ [ذلك](٣) عادَةً. فأمَّا «الشُّهداءُ» فجمْعُ شهيدٍ وهو القَتِيلُ فِي سبيل اللهِ.

وفي تسميتهِ بالشَّهيدِ خُسةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: لأنَّ اللهَ تعَالى وملائكتَهُ شَهِدُوا له بالجنَّةِ، (قالَه ثعْلَبٌ)(١٠).

والثَّاني: لأنَّ ملائكةَ الرَّحمَةِ تَشهَدُهُ.

والثَّالث: لِسُقوطِهِ بالأرْضِ، والأرْضُ: هِيَ الشَّاهِدةُ، ذَكَرَ القوْلَيْنِ ابْنُ فارسِ اللَّعُويُّ(٥).

والرَّابِعُ: لِقيامِه بشهادَةِ الحَقِّ فِي أَمْرِ اللهِ حتَّى قُتل، قالَه أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ.

<sup>(</sup>١) أورده الثعلبي في الكشف والبيان (٣ / ٣٤٢) من قول قتادة ومسروق، وذكره الشوكاني في فتح القدير (١/ ٥٠١) من قول ابن عباس رضي الله عنها بغير سند.

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٢١٨).

<sup>(</sup>٣) من (ج).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) مقاييس اللغة (٣/ ١٧٢).

والخامس: لأنَّه يشهَدُ ما أعَدَّ اللهُ له مِنَ الكرَامةِ بالقتْلِ، قالَه شيْخُنا عَلِيُّ بْنُ عُبِيدِ اللهِ.

فأمًّا «الصَّالحون»: فهوَ اسْمٌ لِكلِّ مَن صَلُحَتْ سريرتُه وعلانِيَتُه.

والجُمه ورُ علَى أنَّ «النَّبِينَ، والصِّدِّيقينَ، والشُّهداءَ، والصَّالِحِين» عَامُّ فِي جَمِيع (١) مَنْ هـذِه صِفتُهُ.

وَقَالَ عِكرمَةُ: المُرادُبِ «النَّبِينِ» هاهُنا مُحَمَّدٌ، و «الصِّدِيقينَ» (٢) أبو بكر، وبِ «الشُّهداءِ» عُمرُ وعُثمانُ وعَلِيٌّ، وب «الصَّالِحِينِ» سَائِرُ الصَّحابَةِ (٣). قُولُه تعَالى: ﴿ وَحَسُنَ أُوْلَئِكَ رَفِيقًا ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: ﴿ رَفِيقًا ﴾: منْصُوبٌ عَلَى التَّمْيِيزِ، وهُ وَ ينُوبُ عِنْ رُفقًاءَ (''). قَالَ الشَّاعِرِ (°) [من الطويل]:

بِهَا جِيَفُ الْحُسْرَى فَأَمَّا عِظَامُهَا فَبِيضٌ وَأَمَّا جِلْدُهَا فَصَلِيبُ وَاللَّهُ الْحُسْرَى فَأَمَّا عِظَامُهَا فَبِيضٌ وَأَمَّا جِلْدُهَا فَصَلِيبُ وَقَالَ آخَرُ (١) [من الرجز]:

. . . . . . . . . . . . فِي حَلْقِكُمْ عَظْمٌ وَقَـدْ شُـجِينَا

(١) في (ف): سائر.

(٢) من قوله: (والشهداء، والصالحين)... إلى هنا ساقط من (ج).

(٣) أورده الثعلبي في الكشف والبيان (٣/ ٣٤٢)، و أبو حيان في البحر المحيط(٣/ ٧٠١).

(٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٧٣).

- (٥) البيت لعلقمة الفحل في ديوانه (ص: ٤٠)، وشرح أبيات سيبويه (١/ ١٣٤)، وشرح البيت لعلقمة الفحل (ص: ١٥٨٨)، والكتاب (١/ ٢٠٩)، وخزانة الأدب (٧/ ٥٥٩).
- (٦) البيت لطفيل الغنوي كما في جمهرة اللغة (٢/ ١٠٤١)، والمحتسب (٢/ ٨٧)، ومجاز القرآن (٢/ ١٩٥)، ونسبه في لسان العرب (١٠٤١/٢٤) لمسيب بن زيد بن مناة، وصدره: لا تُنْكِروا القَتْلَ وقد سُبينا.

يُريدُ: فِي حُلوقِكُم عِظَامٌ.

﴿ ذَالِكَ ٱلْفَضْلُ ﴾ الَّـذِي أُعْطِى المَذْكُورينَ ﴿مِنَ اللَّهِ ۚ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ عَلِيمًا ﴾ بالمقاصِدِ والنيّاتِ.

قُولُهُ تَعَمالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ خُذُواْ حِذْرَكُمْ فَٱنْفِرُواْ ثُبَاتٍ أَوِ ٱنفِرُواْ جَمِيعًا (٧٧) ﴿ [النساء: ٧١].

قُولُه تَعَالى: ﴿خُذُواْحِذْرَكُمْ ﴾.

فِيهِ قُولُان:

أَحَدُهما: احْذَرُوا عَدُوَّكُم.

والثَّانِي: خُذوا سِلاحَكُم.

قُولُه تَعَالى: ﴿ فَأَنفِرُوا ثُبَّاتٍ ﴾.

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: أي: جَماعَاتِ، واحِدَتُها: ثُبَةٌ، يُريد جَمَاعةً بعْدَ جَمَاعةِ (١).

وقــالَ الزَّجّــاجُ: «الثُّبــاتُ»: الجَهَاعَــاتُ المُتفرِّقَــةُ(٢). قـــالَ زُهــيرٌ (٣)

[من الوافر]:

وَقَدْ أَغْدُو عَلَى ثُبَةٍ كِرَام نَشَاوَى وَاجِدِينَ (١) لَيَا نَشَاءُ

<sup>(</sup>١) غريب القرآن(ص: ١٣٠). وقوله: (يريد جماعة بعد) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٧٥).

<sup>(</sup>٣) البيت في ديوان زهير (ص: ١٤)، وأبو عبيدة في مجاز القرآن (١/ ١٣٢)، وذكره ابن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ٢١٧).

<sup>(</sup>٤) في الأصل و(ج): آخذين، والمثبت من (ت)، و(ر)، و(ف)، و(م)، والمصادر.

\_\_\_\_ قىالَ ابْنُ عبَّاسٍ: فانْفِرُوا ثُباتٍ؛ أي (١): عُصَبًا، سَرَايَا مُتفرِّقِينَ، أوِ انْفِرُوا [جِيعًا، يغنِي](٢): كُلَّكُم (٣).

# فَضُلٌ

[۱۵۳/ب] وقد نُقل عن ابْنِ عبّاسِ أنَّ هذه الآية وقوْلَه: ﴿ آنفِرُوا خِفَافًا وَثِفَالًا ﴾ [التوبة: ٤١]، وقولَه تعالى: ﴿ إِلَّا نَنفِرُوا يُعَذِبْكُمْ عَذَابًا الْمِنْ مِنُونَ لِيَنفِرُوا كَافَةً ﴾ التوبة: ٣٩] منْسُوخاتِ بقوْلِه: ﴿ وَمَاكَاتَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَافَةً ﴾ [التوبة: ٢٢] (١٠).

قَالَ أَبِو سُلِيهَانَ الدِّمشقي: والأَمْرُ فِي ذلِك بحسَبِ ما يَراه الإِمَامُ، ولِنُس فِي هذا [مِنَ](٥) المنشوخ شَيْءٌ.

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) ما بين المعكوفين من (ج).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري معلقاً (٢٣/٤)، وابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٢١٨)، وابن المنذر في تفسيره (٧/ ٢١٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٨٢)، والبيهقي في الكبرى (١٧٩٣٨) من طريق عُثْمَانَ بْن عَطَاء، عَنْ أَبِيهِ، عَن ابْن عَبَّاس.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود (٢٥٠٥) من طريق عكرمة، وابن المنذر في تفسيره (٢/ ٧٨٥)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٢/ ٢٥٠٥)، والخطابي في معالم السنن (٢/ ٢٣٥) والخطيب البغدادي في الفقيه والمتفقه (١/ ١٤٣) من طريق عطاء الخرساني والبيهقي في الكبرى (١٧٩٣٧) من طريق عُثْمَانَ بُنِ طريق يَزِيدَ النَّحْوِيِّ، عَنْ عِكْرِمَةَ، عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ، وفي (١٧٩٣٨) من طريق عُثْمَانَ بُنِ عَطَاء، عَنْ أبيهِ، عَنْ أبيهِ، عَن ابْن عَبَّاسٍ.

<sup>(</sup>٥) من (ت)، و(ج)، و(ف).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنَّ مِنكُولَ لَنَ لَيُبَطِّنَ فَإِنَّ أَصَلَبَتَكُمْ مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعُمَ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِنَّ مِنكُو لَمَن لَيُبَطِّغَنَّ ﴾.

اخْتلَفُوا فِيمن نزكت على قوْلَيْنِ:

أحدُهما: أنَّها فِي المُنافِقين، كعبْدِ اللهِ بْنِ أُبِيّ، وأصْحابِهِ كانوا يَتثَاقَلُونَ عنِ الجِهادِ، فإِنْ لَقِيتِ السَّريَّةُ نَكْبَةً، قالَ مَنْ أَبْطاً مِنْهم: لقَدْ أَنْعَمَ اللهُ عنِ الجِهادِ، فإِنْ لَقُولَ البَنِ عبَّاسٍ ("، علِيّ، وإِنْ لَقُوا غَنِيمةً، قالَ: يا لَيْتنِي كُنتُ معَهم. هذا قولُ البن عبَّاسٍ ("، وإنْ لَقُوا غَنِيمةً، قالَ: يا لَيْتنِي كُنتُ معَهم. هذا قولُ البن عبَّاسٍ ("، وابْنِ جُريحٍ".

والشَّانِي: أَنَّهَا نزَلَتْ فِي المُسلمينَ الَّذِينِ قلَّتْ عُلومُهم بأَحْكامِ الدِّينِ، فَتَنبَّطُوا لِقلَّةِ العِلم، لا لِضعْفِ الدِّين، ذكرَهُ الماوردِيُّ وغيرُه.

فعلَى الأوَّلِ: تكون إِضَافتُهُم إِلى الْمؤمنين بقوْلِه "مِنْكُم» لِمؤضِع نُطقِهِم بالإِسْلام، وجريَانِ أَحْكَامِهِ عليْهِم.

وعلَى الثَّانِي: تكونُ الإضَافةُ حقِيقةً.

قَالَ ابْنُ جريرٍ: اللَّامِ فِي ﴿ لَمَن ﴾ لَامُ تَوْكِيدٍ (٣).

<sup>(</sup>١) لم أجده.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٢٢٠) من طريق ابن أبي نجيح، به.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الطبري (٧/ ٢٢١).

قَالَ الزَّجَّاجُ: واللَّامُ فِي ﴿ لَيُبَطِّنَ ﴾ لامُ القَسَمِ؛ كَقُولِكَ: إِنَّ مِنْكُم لَن أَخْلِفُ بِاللهِ لَيُبَطِّئَنَ ('')، يُقال: «أَبْطَأَ الرَّجُلُ» و «بَطُؤَ» فمعْنَى «أَبْطأَ»: تأخَّرَ، ومعْنَى «بَطُؤَ»: ثَقُلَ ('').

وقرَأ أبو جعْفرِ: ﴿ لَيُبَطِّينَّ ﴾ بتخْفِيفِ الهمزَةِ (٣).

وِفِي معْنَى ﴿ لَيُبَطِّنَنَّ ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: لَيُبطِئنَ هُوَ نَفْسُه، وهُو قُوْلُ ابْنِ عَبَّاسٍ.

والثَّانِي: ليُبطِئنَّ غيْرَهُ، قالَه ابْنُ جُريج.

وقالَ ابْنُ عبَّاسٍ: و «المُصيبةُ»: النَّكبَةُ. و «الفضْلُ مِنَ اللهِ»: الفتْحُ والغَنيمةُ (١٠).

قُولُه تَعَالى: ﴿ كَأَنَ لَمْ تَكُنَّ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَدَّةٌ ﴾.

قَراً ابْنُ كثير، وحفْص، واللهضّل، عنْ عاصِم: ﴿ كَأَن لَمْ تَكُنُ ﴾ بالتَّاء؛ لأنَّ الفاعِلَ المُسندَ إليه مُؤنَّثُ فِي (٥) اللَّفظِ (٦).

<sup>(</sup>١) في (ج) زيادة بعد هذه الكلمة: بتخفيف الهمزة، وفي معنى ليبطئن.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٧٥).

<sup>(</sup>٣) المبسوط في القراءات العشر (ص: ١٠٥)، والكامل في القراءات (ص: ٣٧٢)، والنشر في القراءات العشر (١/ ٣٩٦)، والبدور الزاهرة (١/ ٨١).

<sup>(</sup>٤) انظر: التفسير البسيط (٦/ ٥٩٠).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٦) السبعة في القراءات (ص: ٢٣٥)، والحجة للقراء السبعة (٣/ ١٧٠)، والمبسوط في القراءات العشر (ص: ١٨٠)، والكامل في القراءات (ص: ٥٢٨)، والنشر في القراءات العشر (٢/ ٢٥٠–٢٨٣)، وتجبير التيسير (ص: ٣٤١)، وحجة القراءات (ص: ٢٠٨).

وقَرأ نافِعٌ، وحْمزةُ، والكِسائِيُّ، وأبو بكُرٍ، عنْ عاصِمٍ: يَكُن باليَاءِ؛ لأنَّ التَّانِيثَ ليْس بِحقِيقِيِّ (١).

قَالَ الزَّجَّاجُ: يجوزُ أَن يكُونَ المعْنَى: لَيقُولَنَّ يَا لَيْتَنِي كُنتُ معهم، كأنْ لم يكن بينكم وبينه مودَّةٌ (١٠)؛ أي: كأنَّه لم يُعاقدْكُم على أَنْ يُجاهدَ معَكُم، ويجوزُ أَن يكونَ هذا الكلامُ مُعتَرَضًا بهِ، فيكونُ المعْنَى: ولئن أصابَكُم فضلٌ مِنَ اللهِ لَيقولَنَّ يا ليتني كُنتُ معَهم فإنْ أصابتُكُم مُصيبةٌ، قالَ: قد أَنْعم اللهُ علِيَّ، كأنْ لم يكن بينكم وبينه مودَّةٌ. فيكونُ معنى «المودَّةِ»؛ أي: كأنَّه لم يعاقدْكُم على الإيهانِ (١٠).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّل

<sup>(</sup>۱) السبعة في القراءات (ص: ٢٣٥)، والحجة للقراء السبعة (٣/ ١٧١)، والنشر في القراءات العشر (٢/ ٢٥٠ – ٢٨٣).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/٧٦).

<sup>(</sup>٤) من (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٥) في (ج): يبتغون.

وأنْشَدُوا(١)[مجزوء الكامل]:

وَشَرَيْتُ بُرْدً كُنْتُ هَامَهُ وَشَرَيْتُ بُرْدٍ كُنْتُ هَامَهُ وَشَرَيْتُ بُرْدٍ كُنْتُ هَامَهُ و

ومعْنَى الآيةِ: لِيكُن قِتالُ المقاتِلِ<sup>(٣)</sup> على وجْهِ الإِخْلاصِ وطلَبِ الآخِرةِ. قوْلُه تعسالى: ﴿ فَيُقْتَلُ أَوْ يَغْلِبُ ﴾ خَرجَ مخرَجَ الغالبِ<sup>(١)</sup>، وقد يُشاب مَن لم يَغلِب ولَم يُقتل.

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا نُقَائِلُونَ فِى سَبِيلِ اللّهِ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ وَالنِّسَآ ، وَٱلْوِلْدَانِ ٱللَّهَ وَالْجَعَل لَنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيَّا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيَّا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيَّا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ وَلِيًّا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ وَلِيًّا وَأَجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ وَلِيًّا

قُولُه تعَالى: ﴿ وَٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ ٱلرِّجَالِ ﴾.

[١٥٤/أ] قَالَ الفَرَّاءُ: تقدِيرُه: وفِي المُستضعفِين (٥). وكذلِك رُوي عن ابْنِ عَنِ ابْنِ عَبِّ اس (٦).

 <sup>(</sup>١) نقلًا عن التفسير البسيط (٦/ ٥٩٥)، والبيت ليزيد بن مفرغ الحميري؛ كما في ديوانه
 (ص: ٢١٣)، ومجاز القرآن (١/ ٤٨- ٣٠٤)، والكامل (١/ ٣٧٣)، ومعاني القرآن
 وإعرابه؛ للزجاج (١/ ٢٧٨)، (٢/ ٧٧).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) في (ت): المقاتلين.

<sup>(</sup>٤) ساقطة من (ج).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن (١/ ٢٩٠).

<sup>(</sup>٦) رواه ابن المبارك في الجهاد (٧٤) عن عثمان بن عطاء، عن أبيه، عن ابن عباس، بنحوه، ومن طريقه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٢٢٦).

وقى الَ الزَّجَّاجُ: المُستضعفُونَ فِي موْضِع خفْض، والمَعنى فِي سَبيلِ اللهِ، وسبيل اللهِ، وسبيل اللهِ، وسبيل المُستضعفِين؛ أي: مَا لَكُم لا تَسْعوْن فِي خَلاص هؤلاءِ؟(١).

قالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: وهم نَاسٌ مُسلِمُون بمكَّة كانوا(٢) لا يستَطِيعونَ أن جُوا(٣).

و «القريةُ»: مكَّةُ فِي قَوْلِ الجَمَاعةِ.

قالَ الفرَّاءُ: وإِنَّهَا خُفض ﴿ ٱلظَّالِمِ ﴾؛ لأنَّه نعْتُ لأَهْلِ القريَةِ (١٠)، فَلهَّا عَادَ الأَهْلُ عَلَى القريَةِ كَانَ فِعلُ مَا أُضِيفَ إِليْهَا بِمنزِلةِ فعْلِها، تقُول: مرَرْتُ بالرَّجُل الوَاسِعَةِ دَارُهُ (٥).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَأَجْعَلَ لَّنَا مِن لَّدُنكَ وَلِيًّا ﴾.

ق الَ أبو(٢) سُليمانَ: سَأَلُوا اللهَ وليَّا مِن عندِه يَلِي إِخْراجَهم منها، ونَصِيرًا يمْنعُهم مِنَ المُشركينَ.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: فليَّا فتَحَ رسُولُ اللهِ مكَّةَ، جعَلَ اللهُ تَعَالَى النَّبِيَّ ﷺ وَلِيَّهُم، واسْتعمَلَ عليْهِم (٧) رسُولُ اللهِ ﷺ عَثَّابَ بْنَ أَسِيدٍ، وكَانَ نصِيرًا

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه(٢/ ٧٧).

<sup>(</sup>٢) في (ت)، و (ج)، و (ف): كانوا بمكة.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٢٢٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٦١٢) من طريق عطية العوفي، عن ابن عباس رضي الله عنها.

<sup>(</sup>٤) في (ت)، و (ج)، و (ف): للأهل.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن(١/ ٢٧٧).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٧) ليست في (ف).

لْهُم، يُنصِفُ (١) الضَّعِيفَ مِنَ القَوِيِّ (٢).

قوْلُهُ تَعَسَالَى: ﴿ الَّذِينَ مَامَنُوا يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۚ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلطَّاغُوتِ فَقَائِلُوٓا أَوْلِيَآءَ ٱلشَّيْطَانِ ۚ إِنَّ كَيْدَالشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا ۞ ﴾ [النساء: ٧٦].

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ يُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱلطَّاغُوتِ ﴾.

﴿ الطَّاعَوْتِ ﴾ هَاهُنا: الشَّيْطانُ، وقال أبو عُبيدةَ: الطَّاعُوتُ هَاهُنا فِي معنى جَمَاعَة؛ كقولِه: ﴿ وَلَحْمَ الْخِنزِيرِ ﴾ [البقرة: ١٧٣] معناه: ولحمَ الخنازيرِ. قوْلُه تعَالى: ﴿ إِنَّ كَيْدَالشَّيْطَانِ ﴾ يعني: مكرَهُ وصَنِيعَهُ ﴿ كَانَ ضَعِيفًا ﴾ حيث خذَلَ أصحابَهُ يومَ بدْرٍ.

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ اَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّواْ أَيْدِيَكُمْ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوهَ فَلَمَّا كُفُواْ أَيْدِيكُمْ وَأَقِيمُواْ الصَّلَوةَ وَءَاتُواْ الزَّكُوهَ فَلَمَّا كُنِبَ عَلَيْهِمُ الْفِنَالُ إِذَا فَرِيقُ مِنْهُمْ يَغْشُونَ النَّاسَ كَخَشْيَةِ اللّهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةٌ وَقَالُواْ رَبَّنَا لِمَ كَنَبْتَ عَلَيْهِمُ الْفِنَالُ لِوَلَا أَخُرَنَنَا إِلَى آجَلٍ قَرِبِ فَلْ مَنْعُ الدُّنَا قَلِيلٌ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ النَّقَى وَلَا نُظْلَمُونَ عَلَيْنَا الْفِنَالُ لَوْ لَا آخَرَنَنَا إِلَى آجَلٍ قَرِبِ فِي قُلْ مَنْعُ الدُّنَا قَلِيلٌ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ النَّقَى وَلَا نُظْلَمُونَ فَيْدِيلًا اللهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ مَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا نُظْلَمُونَ وَلِا نُظْلَمُونَ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللللللّ

قُولُه تعَالَى: ﴿ أَلَوْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قِيلَ لَمُمْ كُفُّواْ أَيْدِيَكُمْ ﴾.

اخْتلَفُوا فِيمَنْ نزَلَت على قولَيْنِ:

أحدُهما: أنَّها نزَلَتْ فِي نَفرٍ مِنَ الْمهاجرينَ، كانوا يُحبُّون أنْ يُؤْذَنَ لَمُهُم فِي قِتالِ الْمُسْركينَ وهُم بمكَّةَ قَبْلَ أنْ يُفرَضَ القِتالُ، فنُهوا عن ذلِك، فليًّا أُذِنَ لَهُم فيهِ، كَرِهَهُ بعضُهُم. رَوى هذا المعْنَى أبو صالِحٍ عنِ ابْنِ

<sup>(</sup>١) في (ج): ينصر.

<sup>(</sup>٢) ذكره الواحدي في التفسير البسيط (٦ / ٦٠٢) عن ابن عباس، وأبو الليث السمر قندي في بحر العلوم (١/ ٣١٨) عن محمد بن السائب الكلبي.

عبَّاسٍ (١)، وهو قولُ قتادَةً (٢)، والسُّدِّيِّ (٣)، ومُقاتلِ (١).

والشَّانِي: أنَّهَا نزلَتْ وَاصِفةً أحوالَ قوم كانُوا فِي الزَّمانِ المُتقدِّمِ، فحُندِّرتُ هذه الأمَّةُ مِن مِثلِ حالِمه، رَوى هذا المعْنى عطيَّةُ، عنِ ابْنِ عبَّاسِ (٥).

قَالَ أَبُو سُلِمَانَ الدِّمشِقِيُّ: كَأْنَه يُومِئُ إِلَى قِصَّةِ الَّذِينَ قَالُوا: ﴿ ٱبْعَثَ لَنَا مَلِكًا ﴾ [البقرة: ٢٤٦].

وقالَ مُجاهِدٌ: هِي فِي اليهُودِ(١٠).

فأمَّا «كفُّ اليدِ» فالمُرادُ بهِ: الامْتِناعُ عنِ القِتالِ، وَذلِك كانَ بمكَّةَ.

و ﴿ كُنِبَ ﴾ بمعنى: فُرض، وذلك بالمدينةِ، هذا على القوْلِ الأوَّلِ.

<sup>(</sup>۱) لم أقف على رواية أبي صالح، وإنها رواه النسائي (٣٠٨٦)، وفي الكبرى (٤٧٧٩-١١٠٤٧)، وابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٢٣١)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٦٣٠)، والحاكم في المستدرك (٢/ ٦٦-٣٠٨)، والبيهقي في الكبرى (٩/ ١٩) من طريق عمرو بن دينار، عن عكرمة، عن ابن عباس، بنحوه، وانظر: العجاب (٢/ ٩١٧).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن المنذر في تفسيره (۲۰۰۷)، وابن جريسر الطبري في تفسيره (۷/ ۲۳۲) من طريق سعيد بن أبي عروبة، وعبد بن حميد في تفسيره كها في العجاب(۲/ ۹۱۷) من طريق شيبان، كلاهما (سعيد، وشيبان) عن قتادة.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٢٣٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٦٣١٥) من طريق أحمد بن مفضل، عن أسباط بن نصر، به.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (١/ ٣٨٩–٣٩٠).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٢٣٣) من طريق عطية العوفي، به، بنحوه.

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ٢٣٣)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٦١٩) من طريق ابن أبي نجيح، بـه.

<u>ල</u>

قُولُه تعالَى: ﴿إِذَا فَرِينٌ مِنْهُمْ ﴾.

فِي هذَا الفريقِ ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهُمُ المُنافِقونَ.

والثَّانِي: أنَّهم كانوا مُؤمِنينَ، فلمَّا فُرض القِتالُ، نافَقوا جُبْنًا

وخَوْفًا(١).

والثَّالِث: أنَّه مُؤمِنون (٢) غيْرَ أنَّ طباعَهُ م (٣) غلبتْهُ م، فنفَرتْ نفوسُهم عن القِتالِ.

قُولُه: ﴿ يَغْشُونَ ٱلنَّاسَ ﴾.

فِي المُراد بِه النَّاس » قولان:

أحدُهما: كُفَّار مكَّةَ.

والثَّانِي: جِمِيعُ (١) الكُفَّارِ.

قُولُه تعَالى: ﴿ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةً ﴾ قِيل: إِنَّ «أَوْ» بمعْنَى الوَاوِ.

و ﴿ كُنَبَّتَ ﴾ بمغنى: فَرضْتَ.

و ﴿ لَوْ لَا ﴾ بمغنَى «هَلَّا»، قال الفرَّاءُ: إِذَا لَمْ تَرَبِعدَها اسْمًا فَهِيَ الْمَابِ الْمُعْنَى هلَّا، وإِذَا رأيْتَ بعدَهَا اسْمًا مرْفُوعًا، فهي الَّتِي جوابُها الْمَالَةُ مُ اللهِ لَمَا اللهُ لَضِرْبُتُكَ (٥). اللَّامُ، تقول: لوْلَا عبْدُ اللهِ لَضِرْبُتُكَ (٥).

<sup>(</sup>١) في (ف): جئنا من الحين خوفًا.

<sup>(</sup>٢) في (ج): أنهم كانوا مؤمنين.

<sup>(</sup>٣) في (ج): طبائعهم.

<sup>(</sup>٤) في (ف): سائر.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن(١/ ٣٣٤).

وقالَ ابْنُ قُتيبةً: إِذَا رأيْتَها بغيْر جَواب، فهي بمعْنَى «هَالَّا»، تَقُول: لَوْلَا فعلْتَ كَذَا، ومثْلُها «لَوْمَا»، فإذا رأيْتَ لِـ «لُولًا»(١) جوابًا، فليْستْ بمعْنَى «هَلَّا»، إِنَّها هي التي تكون لأمْرٍ يقعُ بِوقُ وع غيرِه؛ كَفُوْلِـهُ تعـالى: ﴿ فَلُوْلَآ أَنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَيِّحِينَ ﴿ لَكِنَ فِي بَطْنِهِ ۚ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴾ [الصافات: ١٤٣ - ١٤٤](٢).

(قالَ الشيخُ)(٣): فأمَّا «لولا» الَّتِي لها جَوابٌ فكثِيرةٌ فِي الكلام، وأنْشـدُوا فِي (١) ذلِك [من الكامل]:

لَـوْلَا الْحَيَـاءُ وَأَنَّ رَأْسِي قَـدْ عَثَـا فِيـهِ المَشِيبُ لَـزِرْتُ أُمَّ الْقَاسِم (٥) وأمَّا الَّتِي بمعنى «هَلَّا» فأنشدُوا مِنها(١٠) [من الطويل]:

تَعُدُّونَ عَقْرَ النِّيبِ أَفْضَلَ مَجْدِكُمْ بَنِي ضَوْطَرَى لَوْ لَا الكَمِيَّ (١) الْمُقَنَّعَا

<sup>(</sup>١) في (ت): للو.

<sup>(</sup>٢) تأويل مشكل القرآن (ص: ٢٨٩).

<sup>(</sup>٣) في (ت)، و (ج)، و (ف): قلت.

<sup>(</sup>٤) في (ف): من.

<sup>(</sup>٥) البيت لعـدّي بـن الرقـاع في ديوانـه (ص: ٩٩)، والأغـاني (٣/ ٣٧٤)، (٩/ ٣٠٤–٣٠٧)، وأمالي المرتبضي (١/ ٥١١)، ولسان العبرب (١٢/ ١٠٠) (جسم)، (١٥/ ٢٨) (عتما).

<sup>(</sup>٦) في الأصل: فيها، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٧) البيت لأشهب بن رميلة في مجاز القرآن (١/ ٥٢)، والماوردي في النكت والعيون (١/ ١٨٠)، وابن سيده في المخصص (٤/ ١٣٠)، ونسبه في المحكم (٨/ ١٧٣) لجرير وهو الـذي عليه الأكثر، انظر: النقائض (ص: ٨٣٣)، والخصائص (٢/ ٧٤)، المفصل (ص: ٤٣١)، وتهذيب اللغة (١١/ ٣٣٧)، والصحاح؛ للجوهري (٢/ ٧٢١)، ونسبه في الدر المصون (٦/ ٢٦٨)، وابن عادل في اللباب (١٠/ ١٣٤) للفرزدق ولعله خطأ، والنَّيب:=

أرادَ: فهَلَّا تَعُدُّون الكَمِيَّ، والكمِيُّ: الدَّاخلُ فِي السِّلاحِ. وفي الأجل القَريب قولانِ:

أحدُهما: أنَّه المؤتُ، فكأنَّهُم قالوا: هَلَّا تركتَنَا نمُوت مؤتَّا، وعافَيْتَنا مِنَ القَّل، هـذا قـوْلُ السُّدِّيِّ، ومُقاتـل.

والشَّانِي: أَنَه إِمْهَالُ زَمَانِ، فَكَأَنَّهُم قالوا: هَلَّا أَخِرْتَ فَرْضَ الجهادِ عنَّا قليلًا حتَّى نَكثُرَ ونَقوَى، قالَه أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ فِي آخَرينَ. قوْلُه تعَالى: ﴿ قُلْمَنْعُ ٱلدُّنْيَاقِلِيلٌ ﴾؛ أي: مدَّةُ الحياةِ فِيها قلِيلةٌ (١).

قُولُه تعالى: ﴿ وَلَا نُظْلَمُونَ ﴾.

قراً ابْنُ كثير، وابْنُ عامِرٍ، وحمْزة، والكِسائِيُّ: «وَلاَ يُظْلَمُونَ» بالياءِ. وقرأ نافِعٌ، وأبو عمرو، وعاصِمٌ: بالتَّاءِ (٢).

وقد سبَقَ ذكْرُ «المتاع القَلِيل»، و «الفَتِيل» (٣).

<sup>=</sup> جمع نابة وهي الناقة المسنَّة، أسموها بذلك لطول نابها. وعقر النيب: ضرب قوائمها فقطعها، وكانوا إذا أرادوا نحر البعير عقروه، ثم نحروه، وإنها يفعلون به ذلك كيلا يشرد عند النحر. وبنو ضوطرى تقالُ للقوم إذا كانوا لا يغنون غناء، وهم أيضاً حيُّ معروف، وقيل: الضوطرى: الحمقى. والكمى: الشجاع الذي لا يرهب.

<sup>(</sup>١) هذه العبارة كلها ساقطة من (ج).

<sup>(</sup>٢) السبعة في القراءات (ص: ٢٣٥)، ومعاني القراءات؛ للأزهري (١/٣١٣)، والمبسوط في القراءات العشر (ص: ١٨٠).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

قُولُه تعَالَى: ﴿ أَيُّنَمَا تَكُونُواْ يُدْرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾.

سَبُ نَزُولِهَا:

أنَّ المُنافقِينَ قالُوا فِي حيِّ شُهداءِ أُحُدِ: لو كانوا عنْدَنا ما(١) ماتُوا، ومَا قُتِلُوا، فنزَلَتْ هـذِه الآيَةُ، قَالَه (٢) ابْنُ عبَّاس (٣)، ومُقاتِل (١).

و (البُروجُ ): الخُصونُ، قالَه ابْنُ عبَّاس، وابْنُ قُتيبةً (٥).

وفي «المُشيَّدةِ» خُمسةُ أَقْوَال:

أحدُها: أنَّها الحَصِينةُ، قالَه ابْنُ عبَّاس، وقتادَةُ.

والنَّاني: المُطوَّلةُ، قالَه أبو مَالِكِ، ومُقاتلٌ، وابْنُ قُتيبةَ (١٠).

والنَّالث: المُجصَّصَةُ، قالَه هِلالُ بْنُ حَبَّاب، واليَزيدِيُّ.

والرَّابع: أنَّها المُبْنِيَّةُ بالشِّيد(٧)، وهو الجِصُّ، قالَه أبو سُليمانَ الدِّمشقيُّ.

والخامِس: أنَّهَا بروجٌ فِي السَّماءِ، قالَه الرَّبيعُ بْنُ أنس، والنُّوريُّ.

وقالَ السُّدِّيُّ: هي قُصورٌ بيضٌ في السَّماءِ مَبْنِيَّةٌ (٨).

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) في (ت)، و (ج)، و (ف): هذا قول.

<sup>(</sup>٣) أورده الواحدي في أسباب النزول (ص: ١٦٨) عن أبي صالح، عن ابن عباس رضي الله عنهما.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (١/ ٣٩١).

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن(ص: ١١٤ – ١٣٠).

<sup>(</sup>٦) انظير: تفسير مقاتيل (١/ ٣٩٠)، وغريب القيرآن (ص: ١٣٠)، وقوليه: (وابين قتيبة) ليس في (ج).

<sup>(</sup>٧) في (ج): بالمشيد.

<sup>(</sup>٨) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ٢٣٦)، وابن أبي حاتبم في تفسيره (٥٦٤٣) من طريق أسباط بن نيصر، به.

قُولُه تَعالى: ﴿ وَإِن تُصِبُّهُمْ ﴾.

اخْتلفُوا فيهِم علَى ثلاثَةِ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهُمُ المُنافقِون واليهودُ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّانِي: المُنافقِونَ، قالَه الحسَنُ.

والثَّالث: اليهودُ، قالَه ابْنُ السَّرِيِّ.

وِفي «الحسنةِ» و «السّيئةِ» قوْلانِ:

أحدُهما: أنَّ «الحسنَةَ»: الخَصْبُ، والمَطَرُ. و «السِّيئَةَ»: الجَـدْبُ، والغَلاءُ، روَاه أبو صَالِحٍ، عـنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والشَّانِي: أَنَّ «الحسَنةَ»: الفتْحُ والغَنِيمةُ، و «السَّيئةَ»: الهزيمَةُ والجِراحُ، ونحوُ ذلِك، رَواه ابْنُ أبي طلْحةَ عن ابْنِ عبَّاسٍ.

وِفِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ مِنْ عِندِكَ ﴾ قَوْلَانِ:

أحدُهما: بشُؤْمِكَ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ.

[٥٥٨/أ] والثَّانِي: بسُوءِ تدبِيركَ، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ قُلْ كُلُّ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾.

قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: الحسَنةُ والسَّيئَةُ، أمَّا الحسَنةُ، فأنْعمَ بِها علَيْك، وأمَّا السَّيئةُ، فابْتلاكَ بِهَا(').

<sup>(</sup>۱) رواه ابـن جريـر الطـبري في تفسـيره (۷/ ۲٤٠)، وابـن المنــذر في تفسـيره (۲۰۲٤)، وابـن أبي حاتــم في تفسـيره (٥٦٥٠) مـن طريـق عـلي بـن أبي طلحــة، بــه.

## قُولُه تَعَالى: ﴿ فَمَالِ هَنَّوُكِمْ الْقَوْمِ ﴾.

وقفَ أبو عمْرٍو، والكِسائِيُّ علَى الألِفِ مِن «فَهَا» فِي قَوْلِه تَعَالى: ﴿ فَمَالِ هَنَوُلَا مَا أَلْمَ مَن اللَّهِ مَن اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَالِ هَذَا الْحَيْنَ اللَّهِ مَالِ هَذَا الْحَيْنَ اللَّهِ مَالِ هَذَا الْرَسُولِ ﴾ [الفرقان: ٧]، ﴿ فَالِ اللَّهِ مَالِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

والباقُون وقَفوا علَى اللَّام(١٠).

فأمَّا «الحدِيثُ»، فقِيل: هو القرآنُ، فكأنَّه قالَ: لا يفْقهُ ونَ القُرآنَ، فيؤمِنونَ به، ويعلَمُون أنَّ الكُلَّ مِن عنْدِ اللهِ.

قوْلُـهُ تَعَالَى: ﴿ مَاۤ أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَيِزَاللَّهِ ۚ وَمَاۤ أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فَين نَفْسِكَ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا ﴿ ﴾ [النساء: ٧٩].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ مَّا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ ﴾.

فِي المُخاطَبِ بهذَا الكلَامِ ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه عامٌّ، فتقدِيرُه: مَا أَصَابَكَ أَيُّهَا الإنسانُ، قالَه قتادَةُ.

والشَّانِي: أنَّه خِطابٌ للنَّبِيِّ ﷺ، والمُرادُ به غيرُه، قالَه ابنُ قُتيبةً والرَّجَاجُ.

والتَّالِثُ: أنَّه خطِابٌ للنَّبِيِّ ﷺ (٢) وهوَ المُرادُ بهِ، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: النشر (۲/ ۱٤٦)، والدر المصون للسمين الحلبي (٤٦/٤)، ولا يجوز الوقف على الألف ولا على السلام إلا لفرورة كانقطاع النفس، لأن الوقف على الأول فيه قطع المبتدأ عن خبره ، والوقف على الثاني فيه قطع لحرف الجرعن مجرورة.

<sup>(</sup>٢) من قوله: (والمرادبه غيره)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون(١/ ٩٠٩).



وقالَ ابْنُ الأنبارِيِّ: ما أصابَكَ اللهُ [بهِ](١) مِن حسَنةٍ، ومَا أصابَكَ اللهُ بهِ إلى اللهِ عَلى .

وِفِي «الحسَنةِ» و«السَّيِّئةِ» ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّ «الحسَنةَ»: ما فُتحَ عليهِ يوْمَ بدْرٍ، و «السَّيِّئةَ»: مَا أَصابَهُ يوْمَ أُحدٍ، رَواه ابْنُ أَي طلْحَةَ، عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

والثَّانِي: «الحسنةُ»: الطَّاعةُ، و «السَّيِّئةُ»: المَعصِيةُ، قالَه أبو العالِيةِ.

والثَّالث: «الحسَنةُ»: النِّعمَةُ، و «السَّيِّئةُ»: البَليَّةُ، قالَ ه ابْنُ قُتيبةَ (١٠)، وعن أبي العالِية نحوُه، وهو أصَحُ ؛ لأنَّ الآية عامَّةٌ.

وروى كِرْداب، عن يعْقُوب: «مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمَنُ اللهِ» بتشديدِ النُّونِ ورفْعِها ونصبِ المِيمِ وخفْضِ اسم اللهِ، «ومَا أَصَابَك مِن سيئة فمَن نَفسُك » بنصبِ المِيم ورفْع السِّينِ (٥٠).

وقرأً ابْنُ عبَّاسٍ: «ومَا أَصَابَكَ مِن سَيِّنَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ وأَنَا كَتَبْتُها عَلَىٰكَ»(١).

<sup>(</sup>١) من (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) في (ف): به الله.

<sup>(</sup>٣) في (ج)، و(ف): راجعان.

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن (ص: ١٣٠).

<sup>(</sup>٥) وهي قراءة شاذة، في شواذ القراءات (ص: ١٣٨).

<sup>(</sup>٦) في شواذ القراءات (ص: ١٣٩) عن ابن عباس وجماعة رواية أخرى ﴿ وأنا قدرتها عليك ﴾ في مصحف ابن مسعود وقرأ عليك ﴾ في مصحف ابن مسعود وقرأ بها ابن عباس.

وقرَأَ ابْنُ مسْعُودٍ: «وَأَنَا قَدَّرْتُهَا(١) عَلَيْكَ»(٢)(٣).

قُولُه تعَالى: ﴿ فَإِن نَّفُسِكَ ﴾؛ أي: فبذنبك، قالَه الحسَنُ، وقتادَةُ، والجماعَةُ.

وذكر فيه ابْنُ الأنباريِّ وجهًا آخر ('')، فقَال: المعْنَى: أفمن نفسك، فأضمرتْ فِي قوْلِه: ﴿ وَتِلْكَ نِعْمَةً ﴾ نفسك، فأضمرتْ فِي قوْلِه: ﴿ وَتِلْكَ نِعْمَةً ﴾ [الشعراء: ٢٢]؛ أي: أو تلك [نعمة] (۱۵/۵).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: ذِكْرِ الرَّسول مُؤكِّدٌ (٧) لِقَوْلِه تَعَالَى: ﴿ وَأَرْسَلْنَكَ ﴾ ، والباءُ فِي «بالله» مُؤكِّدةٌ. والمعنى: وكفَى (٨) الله شهيدًا. و﴿ شَهِيدًا ﴾ : منصُوبٌ على التَّمْييز؛ لأنَّك إذا قُلتَ: كفَى الله (٩) ، ولم تُبيِّنْ فِي أيِّ شِيْءِ الكفايَة كنْتَ مبها (١٠).

<sup>(</sup>١) في (ج)، و(ف): قدرتها.

<sup>(</sup>٢) لم أقف على كتباب أبي عمرو الداني، والألفاظ الثلاثة مخالفة للمصحف، انظر كتبتها لابن عباس في إعراب القرآن للنحاس (١/ ٢٢٧)، وله ولابن مسعود في الهداية لمكي (٢/ ١٣٩٣)، وعزا قدّرتها لهما في آخرين الكرماني في الشواذ (ص: ١٣٩)، وقضيتها لم أحدها.

<sup>(</sup>٣) من قوله: (روى (كرداب)... إلى هنا ساقط من (ت)، وألحقها في الأصل بالحاشية: وقال ناسخها: ساقطة من أولها إلى آخرها.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) من (ج).

<sup>(</sup>٦) إيضاح الوقف والابتداء (٢/ ٨١٣).

<sup>(</sup>٧) في (ج)، و(ف): مؤكدًا.

<sup>(</sup>٨) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٩) في الأصل: بالله، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>۱۰) معاني القرآن وإعرابه (۲/ ۸۰).



## وِفِي المُرادِ بشهادةِ الله هَاهُنا ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدها: شهيدًا لك بأنَّك رسولُه، قالَه مُقاتلٌ.

والثَّانِي: على مقالتِهِم، قالَه ابْنُ السَّائبِ.

والثَّالث: لك بالبِلاغ، وعليْهِم بالتَّكذيبِ والنَّفاق، قالَه أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ.

#### فعنه جوابَانِ:

أحدهما: أنَّهم أضافوا السّيئة إلى النَّبيّ عَلَيْة تشاؤُمًا بهِ، فردَّ اللهُ عليهم، ومن الله؛ أي: مِن الله؛ أي: مِن حسنةٍ، فمن الله؛ أي: مِن فضالَ: كلِّ بتقدير الله. ثُمَّ قالَ: ما أصابَك مِن حسنةٍ، فمن الله؛ أي: مِن فضلِه، وما أصابَكَ مِن من عندِ (١) فضلِه، وما أصابَكَ مِن من عندِ (١) الله تقديرًا.

والشَّاني: أنَّ جماعةً من أرْبَابِ (°) المعاني قالُوا: فِي هـذا(١) الـكلَامِ مُحْذُوفٌ مقـدَّرٌ، تقديـرُه: فـما لهـؤلاءِ القـوْم لا يـكادون يفقهـون حديثًا، يقولـون: مـا

<sup>(</sup>١) في (ف): هذا.

<sup>(</sup>٢) من قوله: (حسنة، فمن)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٣) من (ت)، (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٥) في (ت): أهل.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

أصابك مِن حسنة فمِنَ اللهِ، وما أصابك مِن سيِّئةٍ فمِنْ نفسِكَ. فيكون هذا مِن قولِم.

والمحذوف المقدَّرُ فِي القُرآن كثيرٌ:

ومنه: قوْلُه تعالى: ﴿ رَبَّنَا نَقَبَّلُ مِنَّا ﴾ [البقرة: ١٢٧]؛ أي: يقولَانِ: ربَّنا [تقَبَّلُ مِنَّا](١).

ومثلُه: ﴿ أَوْ بِهِ ۚ آذَى مِن زَأْسِهِ ۚ فَفِدْيَةً ﴾ [البقرة: ١٩٦]؛ أي (٢): فحلُقٌ، ففديَه ٌ (١).

ومثلُه: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْوَدَّتَ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُم ﴾ [آل عمران: ١٠٦]؛ أي: فيُقال للمُهم.

ومثْلُ : ﴿ وَٱلْمَلَتِ كَةُ يَدَّخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ سَلَمٌ عَلَيْكُم ﴾ [الرعد: ٣٣-٢٤]؛ أي: يقولون سلَامٌ.

ومثلُه: ﴿ أَوْكُلِمَ بِهِ ٱلْمَوْتَى بَلِ لِلَّهِ ٱلْأَمْرُ ﴾ [الرعد: ٣١] أراد: لَكان هذَا القرآنَ. ومثلُه: ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ. وَأَنَّ ٱللَهَ رَهُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ ومثلُه: ﴿ وَلَوْلًا فَضْلُ ٱللَهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ. وَأَنَّ ٱللَهَ رَهُوفٌ رَحِيمٌ ﴾ [النور: ٢٠]؛ أي (١): لعذَّبَكم.

ومثْلُه: ﴿ رَبُّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنا ﴾ [السجدة: ١٢]؛ أي: يقُولُون.

<sup>(</sup>١) من (ف).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٤) في (ت)، (ج)، و(ف): أراد.

0

وقال النَّمِرُ بنُ تولب(١)[من المتقارب]:

فَإِنَّ الْمَنِيَّةَ مَن يَخْشَهَا فَسَوْفَ تُصَادِفُه أَيْنَامَا أَيْنَا فَكُوفَ تُصَادِفُه أَيْنَا الْمَادِفُ أَيْنَا فَهُ أَيْنَا فَا أَيْنَا لَا أَيْنَا أَيْنَا فَا أَيْنَا فَا أَيْنَا فَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا فَا أَيْنَا فَا أَيْنَا لَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا لَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا فَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا فَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا فَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا فَا أَيْنَا فَا أَنْ أَيْنَا فَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا فَا أَيْنَا لَا أَيْنَالِيْنَا أَيْنَا أَيْنَا لَا أَيْنَا لَالْمُعْلِقِا أَنْ أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا لَا أَيْنَا لَالْمُالِمُ أَنْ أَنْ أَيْنَالِكُوا أَيْنَا أَيْنَا أَيْنَا لَالْمُعْلِقَا أَنْ أَيْنَالِيْ أَ

وقالَ غيرُه (في ذلِكَ أيْضًا)(٢) [من الطويل]:

فأُقْسِمُ لَوْ شَيْءٌ أَتَانَا رَسُولُهُ سِواكَ وَلكِن لم نَجِدْ لَكَ مَدْفعًا (٣) أَراد: لرددْنَاه.

قُولُـهُ تَعَـالَى: ﴿ مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ۚ وَمَن تَوَلَّى فَمَاۤ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ۞ ﴾ [النساء: ٨٠].

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ مَّن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهَ ﴾.

سبَبُ نُزولها:

أَنَّ النَّبِيِّ عَيِّلَةٍ قَالَ: «مَنْ أَطَاعَنِي؛ فَقَدْ أَطَاعَ اللهُ، وَمَنْ أَحَبَّنِي؛ فَقَدْ أَطَاعَ اللهُ، وَمَنْ أَحَبَّنِي؛ فَقَدْ أَطَاعَ اللهُ، وَمَنْ أَحَبَّنِي؛ فَقَدْ أَحَبَّ اللهُ اللهُ فَقَالَ المُنافقون: لقَدْ قارَبَ هذا الرَّجُلُ الشِّرك، فنزَلَتْ هذهِ الآية، قالَه مُقاتلٌ (1).

<sup>(</sup>۱) البيت للنمر بن تولب، وهو: من عكل، وكان شاعرًا جوادًا، ويسمى الكيّس، لحسن شعره، وهو جاهلي، وأدرك الإسلام وأسلم، انظر: الشعر والشعراء (۱/ ٢٩٩)، والبيت في ديوانه (ص: ٣٧٨)، وأدب الكاتب (ص: ٢١٤)، وشرح التصريح (٢/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٢) من الأصل فقط.

<sup>(</sup>٣) البيت لامرئ القيس في ديوانه (ص: ٧٣)، وخزانة الأدب (١٠/ ٨٤، ٨٥)، وبلا نسبة في خزانة الأدب (٤/ ١٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل(١/ ٣٩٢).

ومعْنَى الكلامِ: من قَبِلَ ما أتى به الرَّسُولُ، فإنَّما قَبل: ما أمَر اللهُ به، ومَن تولَّى؛ أي: أعْرَض عنْ طاعَتِهِ.

وِفِي «الحفيظ» قوْلان:

أحدهما: أنَّه الرَّقيب، قاله ابْنُ عبَّاسٍ. والثَّانِ: المُحاسِبُ، قالَه السُّدِّيُّ، وابْنُ قُتيبةَ (١).

فَضُلٌ

قَالَ الْمُفسِّرون: وهذا كان قبلَ الأمْرِ بالقتال، ثم نُسخ بآيةِ السَّيفِ(٢).

قوْلُ هُ تَعَالَى: ﴿ وَيَقُولُونَ طَاعَةُ فَإِذَا بَرَزُواْ مِنْ عِندِكَ بَيْتَ طَآبِفَةٌ مِنْهُمْ غَيْرَ اللّ الّذِى تَقُولُ وَاللّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونَ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلُ عَلَى اللّهِ وَكَفَى بِاللّهِ وَكِيلًا ﴿ ﴾ [النساء: ٨].

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَيَقُولُونَ طَاعَةً ﴾.

نزلَت فِي المُنافقِين، كانوا يُؤمِنُونَ عنْدَ رسُول اللهِ عَلِيْ لِيأْمَنُوا، فإذا خَرجُوا، خَالَفُوا، هذا قولُ ابْنِ عبَّاسِ<sup>(٣)</sup>.

قَالَ الفَرَّاءُ: والرَّفعُ فِي «طَاعة» على معنى: أمرُك طاعَةٌ (١٠).

قُولُه تَعَالى:﴿بَيَّتَ طَآبِفَةٌ ﴾.

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ١٣١).

<sup>(</sup>٢) انظر: الكشف والبيان (٣/ ٣٤٩).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٢٤٩)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٧٦٠٥).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (١/ ٢٧٨).



قراً أبو عمرو، وحمزة : (بَيِّتْ)، بسكُون «التَّاءِ» وإدْغامِها في «الطَّاء». ونصَب الباقون «التَّاءَ»(١).

قال أبو عيليِّ: التَّاء والطَّاءُ والدَّالُ مِن حيِّزٍ واحِدٍ، فحُسنَ الإِدْعَامُ، ومَن بيَّن، فِلانْفِصالِ الحرْفيْنِ، واخْتِلافِ المخرجَيْنِ(٢).

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: والمعْنَى: قالُوا، وقدَّروا ليلًا غيْرَ ما أعطَوْكَ نَهارًا("). قالَ الشَّاعِرُ(") [من المتقارب]:

أَسونِي فَلَمْ أَرْضَ مَا بَيَّشُوا وَكَانُوا أَسَوْنِي بِسَيْءَ نُكُرْ والعرَبُ تَفُول: هذا أَمْرٌ قَدْ قُدِّر بليْلٍ، [وفُرغ منه بليلٍ(٥)، ومنه قولُ الحارثِ بْن حِلِّزة (١)[من الخفيف]:

أَجْمَعُوا أَمْرَهُمْ عِشَاءً فَلَمَّا](١)(١)

(١) السبعة (ص: ٣٣٥)، ومعاني القراءات (١/ ٣١٣)، والمبسوط (ص: ٩٥).

(٢) الحجة (٣/ ١٧٣).

(٣) غريب القرآن (ص: ١٣١).

(٤) البيت لأبي عبيدة في مجاز القرآن (١/ ١٣٣)، وفي تفسير الطبري (٧/ ٢٤٧)، وفي الزاهر لابن الانباري (١/ ٣٨٢)، ونسبه ابن منظور في لسان العرب (٥/ ٢٣٢) إلى الأَسْوَد بنُ يَغْفُر.

(٥) في الأصل زيادة: قاله الزجَّاج.

(٦) انظر: ديموان الحمارث بمن حلزة (ص: ٢)، والحجمة للقراء السبعة (٤/ ٢٨٧،٧ ٩٤)، وغريب القرآن (ص: ١٣١)، وجمهرة اللغة (١/ ٢٤٢)، والمحكم (٨/ ٢١٨)، ولسان العرب (٤/ ٨٨).

(٧) ما بين المعكوفين ساقط من الأصل، والمثبت من (ت).

(٨) وعجزه: أَصْبَحُوا أَصْبَحَتْ لَهُمْ ضَوْضَاءُ.

[1/107]

وقال بعْضُهم: بيَّت، بمعْنَى: بدَّل، وأنشدَ (١) [من المتقارب]:

بَيَّتَ قَـوْلِيَ عِنْدَ (") الْملِيكِ قَاتَلَكَ اللهُ عَبْدًا كَفُـورَا (") وفي قوْلِه تعالى: ﴿غَيْرَا لَذِي تَقُولُ ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: غيْرَ اللَّذي تقُولُ الطَّائفةُ عنْدَكُ<sup>(۱)</sup>، وهو قولُ ابْنِ عبَّاسٍ، وابْن قُتيبةً (۱).

والثَّانِي: غيْرَ الَّذِي تَقُولُ أَنْتَ يا محمَّدُ، وهو قوْلُ قتادَةَ، والسُّدي.

قَوْلُه تعالى: ﴿ وَأَللَّهُ يَكُنُّبُ مَا يُبَيِّتُونَ ﴾.

فيهِ ثَلَاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: يكتبُه فِي الأعْمَال الَّتِي تُثبتها الملائِكَةُ، قالَه مُقاتِلٌ فِي آخرينَ.

والثَّانِي: يُنزله إِليك فِي كتابه.

والثَّالث: يحفظُه عليْهم لِيُجَازَوا به، ذكرَ القوْلَيْنِ الزَّجَّاجُ (٦).

قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: فأعْرِضْ عنهم: فلا تُعاقبهم، وثِقْ بالله ﷺ، وكفَى بالله ﴿ مُن عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ الله اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ اللهِ عَلَى اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) انظر: غريب القرآن (ص:١٣٢)، ونسبه الطبري في تفسيره (٧/ ٤٧٢) لِلْأَسْوَدِ بُنِ نِ عَامِدٍ، والزاهر (١/ ٤٧٣).

<sup>(</sup>٢) كذا في النسخ الخطية، وفي غريب القرآن؛ لابن قنيبة: عبد.

<sup>(</sup>٣) وروي عند ابن جرير: (كنودًا) بدل من (كفورًا).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ف)

<sup>(</sup>٥) غريب القرآن (ص: ١٣١).

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه(٢/ ٨١).

<sup>(</sup>٧) في (ت)، و(ف): به.

<sup>(</sup>٨) انظر: التفسير البسيط(٦/ ٥٥٧)، تفسير البغوي(٢/ ٢٥٤)، الكشف والبيان(٣/ ٣٤٩)، الناسخ والمنسوخ للنحاس(ص:٦٢٣).

Q

فإنْ قِيل: ما الحِكمةُ فِي أنَه ابتدأ بذكْرِهِم جملةً، ثُمَّ قالَ: ﴿ بَيْتَ طَآبِفَةٌ ﴾ والحُلُّ مُنافقُونَ؟

فالجوابُ مِن وجْهَيْنِ، ذكرهما أهْلُ التَّفْسِيرِ:

أحدهما: أنَّه أخبرَ عمَّن سهِرَ ليلَه، ودبَّر أمرهُ منهم دون غيْرِه مِنهُم دون غيْرِه مِنهُم الله المُعالِم ال

والشَّانِي: أَنَّه ذكر مَن علِم أَنَّه يبقى على نفاقِه دُون مَن علِمَ أَنَّه يرجع.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْكَانَ مِنْ عِندِ عَيْرِاللَّهِ لَوَجَدُواْفِيهِ آخْدِلَنفُا كَثِيرًا ﴿ النساء: ٨٢].

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: «التَّدبُّر»: النَّظرُ فِي عاقبَةِ الشَّيءِ. و «الدَّبْر» النَّحْلُ، سُمِّي دبرًا شَيء دبرًا الكَثِيرُ، سُمِّي دبرًا لكثرتِه؛ لأنَّه يُعْقِبُ ما يُنتفع بهِ، و «الدَّبْر»: المَالُ الكثِيرُ، سُمِّي دبرًا لكثرتِه؛ لأنَّه يبقى للأغْفَاب، والأدبار (٢).

وقال ابْن عبَّاسٍ: ﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ فيتفكَّرُون فيه، فيرون تصديب تصديب لل يفيد عليه (٣).

قَالَ ابْنُ قُتيبةَ: و (القُرآن) من قولك: مَا قرأتِ النَّاقَةُ سَلَّى قطُّ؛ أي:

<sup>(</sup>١) ليست في (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه(٢/ ٨٢).

<sup>(</sup>٣) تفسير البغوي(٢/ ٢٥٤).

#### ما ضَمَّتْ(١) في رحمِهَا ولدًا. وأنشدَ أبو عُبيدةً(١) [من الوافر]:

. . . . . . . . هِجَانُ اللَّوْنِ لَمْ تَقَرَأُ جَنِينَا (٣)

وإنها سُمِّي قرآنًا؛ لأنَّه جَعَ السُّورَ، وضمَّها(٤).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْدِلَافًا كَثِيرًا ﴾.

فيه ثلاثةُ أقْوَالِ:

أحدها: أنَّه التَّناقضُ، قالَه ابْنُ عبَّاس، وابْنُ زيْدٍ، والجُمهورُ.

والثَّانِي: الكذِبُ، قالَه مُقاتل، والزَّجَّاجُ(٥).

والثَّالث: أنَّه اخْتىلافُ تَفَاوُتٍ مِن جهةِ بلِيغٍ مِن الكلامِ، ومرذولِ؛ إِذْ لَا بِدَّ للسكلام إِذا طسالَ مِسن مَسْرُذُول، وليْسسَ فِي القسرآن إِلَّا بليسغٌ، ذكرَهُ المساورديُّ فِي جماعَةٍ (٦).

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمْرُ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِ ٱلْخَوْفِ أَذَاعُواْ بِدِّ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِهُ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُهُ لِاَتَّا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لِاَتَّا عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لِلَا تَبْعَلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لِلَا تَبْعَلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لِلَا تَبْعَدُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ اللَّهُ اللَّهُ النساء: ٨٣].

<sup>(</sup>١) في (ت): أي: ضمته.

<sup>(</sup>٢) مجاز القرآن(١/ ٢-١٧).

<sup>(</sup>٣) عجز بيتٍ لعمرو بن كلثوم، من معلقته المشهورة، كما في مجاز القرآن (١/ ٢) والجمهرة؛ لابن دريد (١/ ٢٨٤)، وتفسير الطبري (١/ ٩٥)، وجمهرة أشعار العرب (ص: ٢٧٧)، وتهذيب اللغة (٢/ ٩٨)، وصدره: ذِرَاعَيْ بَكُرَةٍ أَدْمَاءَ بَكُورٍ، وهجان اللون: بيضاء كريمة.

<sup>(</sup>٤) مجاز القرآن (١/١).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل (١/ ٣٩٢)، ومعاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٢).

<sup>(</sup>٦) النكت والعيون (١/ ١١٥).

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَإِذَاجَآءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ ٱلْأَمْنِ أَوِٱلْخَوْفِ ﴾. فِي سَبَب نُزُولِهِا قُولَانِ:

أحدهما: أنَّ النَّبِيَ عَلَيْ لَمَا اعْتزلَ نساءَهُ، دَخَلَ عُمرُ المسجِدَ، فسمِعَ النَّاسَ يقولون: طلَّقَ رسُولُ الله عَلَيْ نسَاءَهُ، فدخَلَ على النَّبِيِّ عَلَيْ فسألَه: أطلَّقتَ نِساءَهُ. أطلَّقتَ نِساءَهُ. أطلَّقتَ نِساءَهُ. فخرَجَ فنَادَى: ألا إِنَّ رسُولَ اللهِ لم يطلِّقُ نساءَهُ. فنزَلَتْ هذِه الآيةُ. فكان هوَ الَّذي استنبط الأمرَ. انفرد بإخرَاجِه مُسلمٌ، من حديث ابْنِ عبَّاسٍ، عنْ عُمرَ (۱).

والشَّانِي: أنَّ رسُولَ الله ﷺ كان إِذا بعث سريَّةً مِن السَّرايا فَغَلَبَتْ أو [١٥٦/ب] غُلِبَت، تحدَّثُ وا بذلك، وأفْشَوْه، ولم يصْبِرُوا حتَّى يكونَ النَّبِيُّ (٢) ﷺ هو المتحدِّث به (٣). فنزلَتْ هذه الآية. رواه أبو صالح، عن ابن عباس (١).

وفي المشار إليهم بهذه الآية قولان:

أحدهما: أنَّهُمُ المُنافقون. قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، والجمهور. والثَّانِي: أَهْلُ النِّفاق، وضعَفَةُ المُسلمين، ذكره الزَّجَاجُ(٥٠).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱٤۷۹) مطولًا ولكن بلفظ مختلف وليس فيه فخرج فنادى ألا إِن رسول الله لم يطلّق نساءه ، و رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥٦٨٢)، وأبو عوانة في المستخرج (٥٩٨/١١)، وفي مسنده (٣/ ١٦٥ - ١٦٦).

<sup>(</sup>٢) في (ج):الرسول.

<sup>(</sup>٣) في (ت): المحدث. و(به) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور (٤/ ٤٨ ٥).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٣).

## وِفِي المُراد بالأمن أربعَةُ أَفْوَالٍ:

أحدُها: فوزُ السريَّةِ بالظفَر والغنيمةِ، وهو(١) قوْلُ الأكثرين(٢).

والشَّانِي: أَنَّه الخبَرُ ياتِي إلى (٣) النَّبِيِّ يَثَلِيْ أَنَّه ظاهَرَ علَى قومٍ، فيأمن منْهُم، قالَه الزَّجاجُ (١).

والثَّالث: أنَّه ما يعزم عليه رسُولُ اللهِ عَلَيْ مِنَ الموادعة والأمان لِقَوم، ذكرَهُ المَاوردِيُّ (٥).

والرَّابع: أنَّه الأمر (١) يأتِي مِنَ المأمَن وهو المدينَةُ، ذكرَهُ أبو سُليهان الدمشقِيُ نُحُرجًا على (٧) حديث عمر.

## وِفِي ﴿ ٱلْخَوْفِ ﴾ ثلاثة أقوال:

أحدها: أنَّه النَّكبة التي تُصيب السريّة، ذكرَه جماعَةٌ مِنَ المُفسِّرينَ.

والثَّانِي: أَنَّه الخبَرُ ( ، ) يأتِي أنَّ قوْمًا يجمعون للنَّبِيِّ عَلَيْقَ، فيخاف منهم، قالَه الزَّجَاجُ ( ).

والثَّالث: ما يعزم عليه النَّبِيُّ مِنَ الحرْبِ والقِتال، ذكرَهُ الماوردِيُّ.

<sup>(</sup>١) في (ج)، و(ف): وهذا.

<sup>(</sup>٢) في (ج): الأكثرون.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٣).

<sup>(</sup>٥) لم أقف عليه في تفسير المسمى بالنكت والعيون، وذكره عنه أبو حيان في البحر المحيط (٣/ ٧٢٦).

<sup>(</sup>٦) في (ت)، و(ج): الأمن.

<sup>(</sup>٧) في نسخة: من.

<sup>(</sup>٨) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٩) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٣).

قُولُه تعالى: ﴿ أَذَاعُواْ بِهِ ۦ ﴾.

قالَ ابْنُ قُتيبةً: أشاعُوه(١).

قال ابْنُ جريرٍ: والهاء عائدَةٌ علَى الأمْرِ (٣).

قوْلُه تعالى: ﴿ وَلَوْرَدُُوهُ ﴾ يعني: الأمرَ ﴿ إِلَى ٱلرَّسُولِ ﴾ حتَّى يكونَ هـوَ المخبِر بـهِ. ﴿ وَإِلَى ٱلْأَمْرِ مِنْهُمْ ﴾.

وفيهم أربعَةُ أَقُوالٍ:

أحدها: أنَّهم مثل أبي بكر، وعمرَ، وعُثمانَ، وعِليِّ، قالَه ابْنُ عبَّاس.

والثَّانِي: أنَّهم أبو بكر، وعمرُ، قالَه عِكرمةُ.

والثَّالِث: العُلماء، قالَه الحسَنُ، وقتادَةُ، وابْنُ جُريج.

والرَّابع: أُمراء السَّرايا، قالَه ابْنُ زيْدٍ، ومُقاتل.

وِفِي ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَنَّا بِطُونَهُ ﴾ قولَانِ:

أحدُهما: أنَّهُمُ الَّذين يتتبعونه (٣) مِن المُذِيعين لَه، قالَه مُجاهدٌ.

والثَّانِي: أنَّهم أُولو الأمْرِ، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

و «الاستنباط» فِي اللَّغة: الاستخراجُ. قالَ الزَّجَّاجُ: أَصْلُه مِنَ النَّبط، وهو الماءُ الَّذي يَخْرُج مِنَ البشر فِي أَوَّل ما تُحْفَرُ، يُقال من ذلك: قد أنْبَطَ فلانٌ فِي غضرَاءَ (١٠)؛ أي: استنبط الماءَ من طين حُرِّر (٥). والنَّبط (١٠): سُمُّوا

<sup>(</sup>١) غريب القرآن (ص: ١٣٢).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير ابن جرير الطبرى (٧/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٣) في (ج): يتبعونه.

<sup>(</sup>٤) الغضراء: الأرض الطيبة الخضراء. انظر: الصحاح (٢/ ٧٧٠) (غضر).

<sup>(</sup>٥) طين نقى جيد المعدن.

<sup>(</sup>٦) النبط والنبيط: قومٌ ينزلون بالبطائح بين العِرَاقينِ، والجمع: أنباط. انظر: الصحاح=

نبطًا؛ لإستنباطِهِم ما يخرُجُ مِنَ الأرْضِ(١).

ق ال ابْن جريس: ومعنى الآية: وإذا جاءَهُ م خبرٌ عن (٢) سريَّة للمُسلمين (٢) بخيرٍ أو بشرِّ أفْشَوْه، ولو سكتوا حتَّى يكون الرسولُ وذوو الأمر يتولَّون الخبرَ عن ذلك، فيصحِّحُوه (٤) إِنْ كان صحيحًا، أو يُبطلوه إِن كان باطلًا، لَعلِمَ (٥) حقيقة ذلك مَن يبحث عنه مِن أُولِي الأمر (٢).

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَلَوَ لَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكُمُ ﴾.

فِي المُراد بـ «الفضل» أربعَةُ أَقْوَالِ:

أحدها: أنَّه رسُولُ الله عَلَيْ.

والثَّانِي: الإسلام.

**والثَّالث**: القرآن.

والرَّابع: أُولو الأمر.

وفِي «الرَّحمة» أربعة أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها(٧) الوحي.

والثَّاني: اللُّطف.

<sup>=(</sup>٣/ ١١٦٢) (نبط).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٣).

<sup>(</sup>٢) في (ف): من.

<sup>(</sup>٣) في (ف): من المسلمين.

<sup>(</sup>٤) في (ج): فيصحونه.

<sup>(</sup>٥) في (ج): ليعلم.

<sup>(</sup>٦) انظر: تفسير ابن جرير الطبري (٧/ ٢٥٢).

<sup>(</sup>٧) في (ف): أنه.

0

والثَّالث: النِّعمة.

والرَّابع: التَّوفيق.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ لَاَتَّبَعْتُمُ ٱلشَّيْطَانَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾.

[١٥٧/] في معنى هذا الاستثناء ثلاثة أقوال:

أحدها: أنَّ ه راجع إلى الإِذاعة، فتقديره: أذاعوا به إلَّا قليلًا. وهذا قولُ ابْنِ عبَّاسٍ، وابْنِ زيْدٍ، واخْتارَهُ الفرَّاءُ وابْنُ جريرِ(١٠).

والشَّانِي: أَنَّه راجِعٌ إِلَى المستنبطين، فتقديرُه: لَعلمَهُ الَّذين يستنبطونه منهم إلَّا قليلًا، وهذا قولُ الحسَن، وقتادَةَ، واختارَهُ ابْنُ قُتيبةً (٢).

فعلى هذين القوْلَيْنِ فِي الآية تقديمٌ وتأْخِيرٌ.

والثَّالِث: أَنَّه راجِعٌ إلى اتِّباع الشَّيطان، فتقديرُه: لاتَّبعتمُ الشَّيطانَ إِلَّا قليلًا منكم، وهذا قوْلُ الضَّحَّاكِ، واخْتارَهُ الزَّجَاجُ<sup>(٣)</sup>.

وقالَ بعْضُ العلماء: المعنى: لولا فضلُ الله بإرسَالِ النَّبِيِّ إليكم، لَضلَلْتُم إلَّا قليلًا منكم كانوا يستدركون بعقولهم معرفة الله، ويعرفون ضلالَ مَن يَعبُد غيرَه؛ كقس بن ساعدة (١٠).

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ فَقَائِلْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ لَا تُكَلَّفُ إِلَّا نَفْسَكَ ۚ وَحَرِّضِ ٱلْمُؤْمِنِينَ عَسَى ٱللَّهُ أَن يَكُفَّ بَأْسَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَٱللَّهُ ٱشَدُّ بَالْسُاوَاَ شَدُّ تَنكِيلًا ﴿ النَّهُ ﴾ [النساء: ٨٤].

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٢٦٣–٢٦٤).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ١٣٢).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير الفخر الرازي (ص: ٩٠٥١)، وتفسير النسفي (١/ ٢٣٠).

قُولُه تعالى: ﴿ فَقَائِلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾.

سب نزولها:

أنَّ النَّبِيِّ عَيْلَةٍ لما ندب الناسَ لمَوعِد أبي سفيانَ ببدر الصُغرى بعد أُحُد، كرهَ بعضُهُم ذلك، فنزلَت هذه الآينةُ، رواه أبو صالح، عن ابْن عبَّاس(١).

وفي «فاء» ﴿فَقَائِلُ ﴾ قولان:

أحدهما: أنَّ عه حوابُ قولِ تعالى: ﴿ وَمَن يُقَدِّلُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَيُقْتَلُ أَوّ ىَغْلِبُ ﷺ.

والشَّانِي: أنَّهَا مُتَّصِلَّةُ بقوْلِه تعالى: ﴿ وَمَا لَكُو لَا نُقَائِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﴾ ذكرَهُما ابْنُ السَّرِيِّ.

والمُرادُ بـ﴿ سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾: الجهَادُ.

قُولُه تعَالى: ﴿ لَا تُكَلَّفُ إِلَّا نَفْسَكَ ﴾؛ أي: إلَّا المُجاهدَة (٢) بنفسِك.

﴿ وَحَرِّضِ ﴾: بمعْنَى حضِّض.

قالَ الزَّجَّاجُ: ومعنى «عَسَى» في اللُّغة: معْنَى الطَّمع والإشفاق. والإطماعُ مِن الله واجِبٌ. و «البأس»: الشدَّةُ (٣).

وقالَ ابْنُ عبَّاس: واللهُ أَشدُّ عذَابًا(1).

<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٣/ ٧٣٠).

<sup>(</sup>٢) في (ج): الجهاد.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٤) انظر: التفسير البسيط (٧/٧).

2

قالَ قتادَةُ: و (التَّنكيل): العقوبَةُ(١).

قُولُـهُ تَعَـالَى: ﴿ مَن يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً يَكُن لَهُ نَصِيبٌ مِنْهَا ۗ وَمَن يَشْفَعْ شَفَعَةُ سَيَنَةً يَكُن لَهُ رَفِيبٌ مِنْهَا ۗ وَمَن يَشْفَعْ شَفَعَةُ سَيِنَةً يَكُن لَهُ رَفِلٌ مِنْهَا وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقِينًا ۞ ﴾ [النساء: ٨٥].

قُولُه تعالى: ﴿ مِّن يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً ﴾.

فِي المُراد بـ «الشفاعة الحسنة» أربعة أقوالٍ:

أحدُها: أنَّها (٢) شفاعةُ الإِنسان للإنسان، لِيجتلب له نفعًا، أو يُخلِّصَه مِن بلاءٍ، وهذا قولُ الحسَنِ، ومُجاهدٍ، وقتادَةَ، وابْنِ زيْدٍ.

والثَّانِي: أَنَّها (٣) الإصلاح بين اثْنَينِ، قالَه ابْنُ السَّائِبِ.

والثَّالث: أنَّه الدُّعاء للمؤمنين والمؤمنات، ذكرَهُ الماوردِيُّ (١٠).

والرَّابع: أنَّ المعنى: مَن يَصرُ شفعًا لوِترِ أصحابك يا محمد، فيشفعهم فِي جهادِهِم، قالَه ابْنُ جرير، وأبو سُليمان الدمشقيُّ<sup>(ه)</sup>.

وِفِي «الشَّفاعة السَّيِّئة» ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّها السَّعيُ بالنَّمِيمة، قالَه ابْنُ السَّائِب، ومُقاتِلٌ.

والشَّانِي: أنَّها الدُّعاءُ على المؤمنين والمؤمنات، وكانتِ اليهودُ تفعلُه، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٢).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن المنذر في تفسيره (۲۰۲۱)، وابن جرير الطبري في تفسيره (۷/ ۲۶۸)، وابن أبي حاتم في تفسيره (۹/ ۵۷۰) من طريق سعيد بن أبي عروبة، به.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٣) في (ج)، و(ف): أنه.

<sup>(</sup>٤) النكت والعيون(١/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٥) الطبري في تفسيره (٧/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٦) النكت والعيون(١/ ١٢٥).

ولثَّالث: (أنَّ المعنى)(١): مَنْ يشفعُ وِتْرَ أهْل الكُفْر، فيُقاتل المُؤمنين قاكه ابْنُ جرير، وأبو سُليهان [الدمشقي](٢)(٣).

قَالَ الزَّجَّاجُ: و (الكفل) في اللُّغة: النَّصيبُ، وأُخذَ مِن قوْلِم، [١٥٧/ب] اكْتَفَلْتُ (1) البَعِيرَ: إذا أَدَرْتَ (٥) على سِنَامِه، أو على مؤضِع مِن ظهرِه (١) كِساءً، وركبتَ عليه. وإنَّها قِيل له: كِفْلٌ؛ لأنَّه لم يستعمَل الظُّهْرَ كلُّهُ، وإنَّها استعمَلَ نَصِيبًا منه (٧).

### وني «المقيت» سبعَةُ أقُوالِ:

أحدها: أنَّه المقتدر، قال(٨) أُحيحة بن الجلَّاح(٩) [من الوافر]:

وَذِي ضِغْنِ كَفَفْتُ النَّفْسَ عَنْهُ وَكُنْتُ عَلَى مَسَاءَتِهِ مُقِيتًا

وإلى هذَا المعنى ذهب ابن عبّاس، وابن جرير، والسُّدِّيّ، وابن زيد، والفرَّاءُ، وأبو عُبيدٍ، وابْنُ قُتيبةَ، والخطَّابُ (١٠٠).

<sup>(</sup>١) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) من (ج).

<sup>(</sup>٣) الطبرى في تفسيره (٧/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٤) في معاني القرآن: أَكفَلْتَ.

<sup>(</sup>٥) في (ج): ركزت.

<sup>(</sup>٦) في (ت): ظهوره.

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٥).

<sup>(</sup>٨) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٩) البيت في غريب القرآن (ص: ١٣٢)، وإيضاح الوقيف والابتداء (١/ ٨٠)، وشيأن الدعياء  $(1 \cdot 1)$ 

<sup>(</sup>۱۰) الطبري في تفسيره (۷/ ۲۷۲)، ومعياني القيرآن (۱/ ۲۸۰)، وغريب القيرآن (ص: ۱۳۲)، وشأن الدعاء (١/ ٦٨).

والشَّانِي: أَنَّه الحفِيظُ، رواه ابْنُ أَبِي طلْحَةَ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ، وبهِ قالَ قتادَةُ، والزَّجَّاجُ(۱).

وق الَ: هو بالحفيظ أشبه؛ لأنَّه مشتقٌ مِن القوت (٢)، يُق ال: قُتُ الرَّجُلَ أَقُوتُهُ، واسْمُ الشَّيءِ الَّذِي الرَّجُلَ أَقُوتُهُ، واسْمُ الشَّيءِ الَّذِي يَعَظِي الشّيءِ اللَّذِي يَعَظِي الشّيءَ على يَعَظَ نفسَهُ: القُوتُ، فمعنى (١) المقيت: الحافظ الذي يُعطِي الشيءَ على قدْر الحاجة مِنَ الحفظ (٥). قال الشّاعر (١) [من الخفيف]:

أَلِيَ الفَضْلُ أَمْ عَلَيَّ إِذَا حُو سِبْتُ إِنِّ عَلَى الْجِسَابِ مُقِيتُ وَالْفَضْلُ أَمْ عَلَى الْجِسَابِ مُقِيتُ والنَّالِث: أَنَّه الشَّهِيدُ، رواه ابْنُ أبي نجيح، عن مُجاهدٍ (٧)، واختارَهُ أبو شُليهان الدِّمشقيُ.

والرَّابع: أنَّه الحَسِيبُ، رواه خُصيف عن مُجاهدٍ.

والخامس: الرَّقيب، رواه أبو شيبةً عن عطَاءٍ.

والسَّادس: الدَّائم، رواه ابْنُ جُريج عن عبْد اللهِ بْنِ كَثِيرٍ.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٥).

<sup>(</sup>٢) في (ج): مشتق التقوت.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: يعني، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٥).

<sup>(</sup>٦) والبيت لسموأل بن عادياء كما في ديوانه (ص: ٦)، وفي طبقات فحول الشعراء (١/ ٢٨٠)، وانظر: مجاز القرآن (١/ ١٣٥)، وفي الزاهر (١/ ٨٧)، وذكره ابن المنذر في تفسيره (١/ ٢٧٣)، والزجاج في معاني القرآن تفسيره (٧/ ٢٧٣)، والزجاج في معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٢٨٣).

<sup>(</sup>٧) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٢٧١)، ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره (١/ ٥٧٢).

والسَّابع: أنَّه معطي (١) القوتَ، قاله مُقاتِلُ بْنُ سُليهانَ (١). وقال الخطَّابي: «المقيت» يكون بمعنى مُعطي (٣) القوت (١). قال الفرَّاءُ: بقال: قاته وأقاته (٥).

قوْلُـهُ تَعَـالَى: ﴿ وَإِذَا حُيِّينُم بِنَحِيَّةٍ فَحَيُّواْ بِأَحْسَنَ مِنْهَاۤ أَوْ رُدُّوهَاۤ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ۞﴾ [النساء: ٨٦].

قُولُه تعالى: ﴿ وَإِذَا كُيِّيهُم بِنَحِيَةٍ ﴾.

فِي «التَّحيَّةِ» قوْلانِ:

أحدهما: أنَّها السَّلامُ، قاله ابْنُ عبَّاسٍ، والجُمهورُ.

والثَّانِي: الدُّعاء، ذكرَهُ ابْنُ جريرٍ، والْماوردِيُّ (٦).

فأمَّا «أحسَن منها» فهو الزِّيادةُ عليها، و «ردُّها» : قوْلُ مثلِها.

ق الَ الحسَنُ: إِذَا ق الَ أَح وَكُ المُسلمُ: السَّلام عليكم، فَرُدَّ السَّلامَ، وزِذْ: ورحمة الله. أو رُدَّ ما ق الَ ولا ت زد(٧).

وقالَ الضَّحَّاكُ: إِذَا قال: السَّلامُ عليْكَ، قلت: وعليكم السلام ورحمة الله، وإذا قال: السَّلام عليك ورحمة الله، قلت: وعليكم السلام ورحمة الله وبركاته، وهذا منتهى السَّلام (^).

<sup>(</sup>١) في (ف): يعطى.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (١/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٣) في (ف): يعطي.

<sup>(</sup>٤) شأن الدعاء (١/ ٢٩).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن (١/ ٢٨٠).

<sup>(</sup>٦) الطبري في تفسيره (٧/ ٢٧٣)، والنكت والعيون (١/ ١٣ ٥).

<sup>(</sup>٧) رواه ابن المنذري في تفسيره (٧٥٥) من طريق يونس بن عبيد، به.

<sup>(</sup>٨) التفسير السبط (٧/ ٢٠).

وقَالَ قتادَةُ: «بأحسَن مِنها» للمُسلم، «أو ردُّوها» على أهلِ الكِتاب(١).

قُولُ مُ تَعَالَى: ﴿ أَلَهُ لا إِلَهُ إِلَّا هُو لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ لا رَبْبَ فِيهُ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا ﴿ ﴾ [النساء: ٨٧].

قُولُه تَعَالى: ﴿ أَلَّهُ لَاۤ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ﴾.

قالَ مُقاتلُ: نزلَتْ فِي الَّذين شكُّوا فِي البعث(٢).

قَالَ الزَّجَّاجُ: واللَّامِ فِي (٣) ﴿ لَيَجْمَعَنَكُمْ ﴾ (١) لَامُ القسَمِ ؛ كَقُولِك: واللهِ ليجمعنَكُم، قال: وجائِزٌ أن تكون سُمِّيتِ القِيامةُ، لِقيام النَّاسِ مِن قُبُورِهِم، وجائِزٌ أن تكونَ (٥)، لِقيامِهم للحسَابِ(١).

قوْلُه تعالى: ﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ ٱللَّهِ حَدِيثًا ﴾ إِنَّها وصف نفسَه بِهذا؛ لأنَّ سائِرَ (٧) الخلْقِ يجُوزُ عليهم الكذِبُ، ويستَحِيل في حقِّه عزَّ وجلَّ.

قُولُـهُ تَعَسالَى: ﴿ فَمَا لَكُوْ فِى ٱلْمُنْفِقِينَ فِتَنَيْنِ وَٱللَّهُ أَرْكَسَهُم بِمَا كَسَبُوٓا ۚ أَنُرِيدُونَ أَن تَهَّـدُواْ مَنْ أَضَلَ ٱللَّهُ ۗ وَمَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَكَن تَجِبَدَ لَهُ سَبِيدُلًا ۖ ﴾ [النسباء: ٨٨].

<sup>(</sup>١) رواه ابسن المنفذر في تفسيره (٢٠٧٦)، والطبري في التفسير (٧/ ٢٧٥-٢٧٦)، وابسن أبي حاتم في التفسير (٧/ ٥٧٢٧)، من طريق سعيد بن أبي عروبة، به.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل(١/ ٣٩٤).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٤) قوله: (في ليجمعنكم) ليس في (ج).

<sup>(</sup>٥) في (ف): يكون.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٧).

<sup>(</sup>٧) في (ت)، و(ج): جميع.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ فَمَا لَكُو فِي ٱلْمُنْفِقِينَ فِعَتَيْنِ ﴾.

فِي سبَبِ نُزولها سبعَةُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّ قوْمًا أسْلَمُوا، فأصابَهُم وَبَاءُ بالمدينَةِ وحُماها، فخرَجُوا [١٥٨/] فاستقبلَهم نفَرٌ مِنَ المُسلمين، فقالُوا: ما لكم خرجْتُم؟ قالُوا: أصابَنَا وباءُ المدينَةِ، واجْتَوَيْنَاها، فقالوا: أمَا لَكُم فِي رسُول الله أُسوةٌ؟ فقَالَ بعْضُهم: نافَقُوا، وقال بعْضُهم: لم يُنافقوا، فنزَلَتْ هذِه الآيةُ. رَواه أبو سلَمَة (١) بُن عبدِ الرَّحنِ عنْ أَبِيه (٢).

والشَّانِي: أَنَّ رَسُولَ الله ﷺ لَمَا حَرَجَ إِلَى أُحد، رجع ناسٌ مِمَّن حَرَجَ مِلَ مُعه، فافْتَرَق فِيهم أَصْحابُ رسُولِ الله، ففِرقَةٌ تقولُ: نقْتلُهُم، وفِرقةٌ تقول: لاَ نقْتلُهم، فنزلَتْ هذهِ الآيةُ، هذا فِي «الصَّحيحين» مِن قولِ زيْدِ بُنِ ثَابِتٍ (٣).

والنَّالث: أنَّ قوْمًا كانوا بمكَّة تكلَّمُوا بالإِسلام وكانوا يُعاونُون المُشركين، فخرجُوا مِن مكَّة لحاجةٍ لهم، فقالَ قوْمٌ مِنَ المُسلمين: اخْرُجوا إليهم فاقتلوهم فإنَّهم يُظاهرون عدوَّكم. وقال قومٌ: كيف نقتلُهم وقد تكلَّموا بمثل ما تكلَّمنا به (۱)؟ فنزلَتْ هذه الآيةُ، رواه عطيةُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (۵).

<sup>(</sup>١) في (ف): أبو سليمان.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد في مسنده (١/ ١٩٢) وغيره من طريق أبي سلمة بن عبد الرحمن بن عوف، عن أبيه، فذكره..

<sup>(</sup>٣) متفق: عليه البخاري(٥٠٥)، ومسلم (٢٧٧٦).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) رواه ابسن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ٢٨٣)، ورواه ابسن أبي حاتم في تفسيره (٥٧٤١) من طريق عطية العوفي، به، بنحوه.

والرَّابع: أنَّ قومًا قدِمُوا المدينة، فأظهروا الإِسلام، ثُم رجعوا إلى مكَّة، فأظهروا الشِّركَ، فنزلتْ هذه الآية، هذا قولُ الحسَن (١١)، ومُجاهد (٧٠).

والخامس: أنَّ قوْمًا أعلنوا الإِيهانَ بمكَّة وامْتنَعُوا مِن الهجرة، فاختلَفَ المؤمنون فيهم، فنزلَتْ هذه الآية، وهذا قوْلُ الضَّحَّاكِ(٣).

والسَّادس: أنَّ قومًا مِنَ المنافقين أرادوا الخروجَ مِنَ المدينة، فقالوا للمؤمنين: إِنَّه قيد أصابتنا<sup>(1)</sup> أوجاعٌ في المدينة، فلعلَّنا نخرج فنتها ثَلُ<sup>(0)</sup>، فإنَّا كنَّا أصحابَ باديةٍ، فانْطلقُوا<sup>(1)</sup>، واختلَفَ فيهم أصْحابُ رسُولِ الله فإنَّا كنَّا أصحابَ باديةٍ، فانْطلقُواً السُّذِيِّ .

والسَّابع: أنَّها نزلَتْ فِي شأنِ ابْنِ (١٠ أُبِيِّ حين تكلَّم (فِي عائِشةَ)(١) بهَا تكلَّم، وهذا قوْلُ ابْنِ زيْدٍ (١١٠).

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط (٤/٨).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ٢٨٢)، وابسن أبي حاتم في تفسيره (٥٧٤٤) من طريق ابس أبي نجيح، به .

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٢٨٤) من طريق عبيد بن سليهان، به.

<sup>(</sup>٤) في (ج)، و(ف): أصابنا.

<sup>(</sup>٥) في (ت): فتماثل.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٧) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٢٨٥) من طريق أسباط بن نصر، به.

<sup>(</sup>٨) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٩) ما بين الهلالين ليس في (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>١٠) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٢٨٦) من طريق ابن وهب، به.

وقولُه تعَالى: ﴿ فَمَا لَكُورَ ﴾ خِطابٌ للمُؤمنين. والمعنى: أيُّ شيْءٍ لكُم فِي الاختلافِ فِي أَمْرِهِم؟ الاختلافِ فِي أَمْرِهِم؟

و«الفئة»: الفِرقةُ.

وِفِي معْنى ﴿ أَرَّكُسَهُم ﴾ أربعَهُ أَقْوَالٍ:

أحدها: ردَّهم، رواه عطاءٌ، عن ابْن عبَّاس.

قال ابْنُ قُتيبةَ: رَكَسْتُ الشَّيْءَ، وأَرْكَسْتُه: لُغتانِ؛ أي: نَكَّسَهُم وردَّهُم فِي كُفْرِهم، وهذا قوْلُ الفرَّاء، والزَّجَّاج(١٠).

والثاني: أَوْقَعَهُم، رواه ابْنُ أبي طلْحَةً، عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

والثَّالث: أهْلَكَهُم، قالَه قتادَةُ.

والرَّابع: أَضلُّهم، قالَه السُّدِّيُّ.

فأمًّا «الَّذي (٢) كسبوا» فهوَ كُفرُهُم، وارْتِدادُهُم.

قبال أبو سبليمان: إِنَّها قبال: أتريدون أن تهدوا مَن أضبَّ الله؛ فبالأنَّ

قومًا من المؤمنين قالوا: إخوانُنا، وتكلُّمُوا بكلمتنا.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ فَلَنَ تَجِـدَ لَهُ سَبِيلًا ﴾.

فيه قولان:

أحدُهما: إلى الحُجَّة، قالَه الزَّجَّاجُ (٣).

والثَّانِي: إِلى الهدى، قالَه أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ.

[۱۵۸/ ب]

<sup>(</sup>١) غريب القرآن(ص: ١٣٣)، ومعاني القرآن (١/ ٢٨٠)، معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٨).

<sup>(</sup>٢) في (ج): الذين.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٨).

قولُ تَعَالَى: ﴿ وَدُواْلَوْ تَكُفُرُونَ كَمَا كَفَرُواْ فَتَكُونُونَ سَوَآءٌ فَلَا نَتَخِذُواْ مِنْهُمْ أَوَلِيَآهَ حَتَّى يُهَاجِرُواْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ۚ فَإِن تَوَلَّواْ فَخُذُوهُمْ وَٱقْتُ لُوهُمْ حَيْثُ وَجَدتُكُوهُمْ ۖ وَلَا نَنَجِدُواْ مِنْهُمْ وَلِيَّنَا وَلَا نَصِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ٨٩].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَدُواْلَوْ تَكُفُرُونَ كُمَاكُفُرُواْ ﴾.

أَحْبَرَ اللهُ عَلَىٰ اللَّهُ مَنين بِهَا فِي ضهائِر تلك الطَّائِفةِ، لِسُلَّا يُحسنوا الظَّنَّ بِهِم، ولا يُجادلوا عنهم، وليعتقدوا عدَاوَتَهُم.

قوْلُ على: ﴿ فَلَا نَتَخِذُواْ مِنْهُمْ أَوْلِيَآ ﴾؛ أي: لا تُوالُوهم (١) فإنَّهم أعداءٌ لكم ﴿ حَتَّى يُهَاجِرُوا ﴾؛ أي: يرجِعُوا إلى النَّبِيِّ عَلَيْةً.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: فَإِنْ تَولَّـوا عَنِ الهِجرةِ والتَّوْحيدِ ﴿ فَخُذُوهُمْ ﴾؛ أي: السرُوهُـم (٢)، واقْتُلُوهـم حيْثُ وجدتمُوهـم فِي الحِلِّ والحرَم (٣).

<sup>(</sup>١) في (ج): تتوالوهم.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٢٩١) من طريق عطية العوفي، به.

## فَصْلٌ

قالَ القَاضِي أبو يَعْلَى: كانتِ الهِجرَةُ فرْضًا إِلى أَنْ فُتحتْ مكَّةُ.

وقالَ الحسَنُ: فرْضُ الهجرَةِ باقٍ.

(واعْلَم أَنَّ النَّاسَ فِي الْهِجرَةِ)(١) علَى ثلاثَةِ أَضْرُبٍ:

[أحدُها](٢): مَن تجِبُ عليهِ، وهوَ الَّذِي لا يَقدِرُ على إِظْهارِ الإِسلامِ فِي دارِ الحرْبِ؛ خوْفًا على نفسِه، وهو قادرٌ على الهجرةِ، فتَجِبُ عليْه؛ لِقوْلِه تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكُنُ أَرْضُ ٱللّهِ وَسِعَةً فَنُهَا جِرُواْ فِيهَا ﴾.

والثَّانِي: مَن لا تجِب عليه بـل تُستحبُّ لـه، وهـو مَنْ كان قـادرًا عـلى إظْهـارِ دينِه فِي دارِ الحرْب.

والثَّالَثُ: مَن (٣) لا تُستحبُّ له وهو الضَّعِيفُ الَّذِي لا يقدِرُ علَى إِظْهار دينِهِ، ولا علَى الحركةِ كالشَّيخِ الفانِي، والزَّمِن، فلم تُستحبُّ له للحُوق (١٠) المشقَّةِ.

قُولُـهُ تَعَالَى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ إِلَى قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَقُ أَوْ جَآءُ وَكُمْ حَصِرَتَ صُدُورُهُمْ أَن يُقَائِلُوكُمْ أَوْ يُقَائِلُواْ فَوْمَهُمْ وَلَوْ شَآءَ ٱللَّهُ لَسَلَطَهُمْ عَلَيْكُمْ فَلَقَائِلُوكُمْ فَإِن صَدُورُهُمْ أَن يُقَائِلُوكُمْ فَإَنْ فَقَائِلُوكُمْ فَإِن اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَلِيلًا ﴿ اللَّهُ المَّذَ عَلَيْهِمْ سَلِيلًا ﴿ اللَّهُ المَدُ عَلَيْهِمْ سَلِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَلِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَكُمْ عَلَيْهِمْ سَلِيلًا ﴿ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولُولُمُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّ

<sup>(</sup>١) ما بين الهلالين ليس في (ج).

<sup>(</sup>٢) من المطبوع.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٤) في (ف): لخوف.

قوْلُه تعالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ يَصِلُونَ ﴾ هذا الاستثناءُ راجِعٌ إلى القتْلِ، لا إِلَى الموالَاةِ.

وفِي ﴿ يَصِلُونَ ﴾ قولان:

أحدُهما: أنَّه بمعنى يتَّصلونَ ويلجئُونَ(١١).

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: كَانَ هِلالُ بْنُ عُويمرِ الأَسْلَمِيُّ وَادَعَ رَسُولَ الله ﷺ على (٢) أَنْ لا نُعِينَكَ ولا نُعِينَ عليْكَ (٣). فكانَ مَنْ وَصَلَ إِلى هِلالٍ مِن قوْمِه وغيْرِهِم، فلهُم مِن الجِوارِ مِثلُ مَا لِجِلالٍ (١).

والنَّانِي: أَنَّه بمعنى ينتَسِبونَ، قالَه ابْنُ قُتيبةَ، وأنْشدَ (٥٠ [من الطويل]:

إِذَا اتَّصلَتْ قَالَتْ: أَبَكْرَ بْنَ وَائِلٍ وَبَكْرٌ سَبَنْهَا وَالْأُنوفُ رَوَاغِمُ يُولِد. يُذيد: إذا انتسبت، قالَتْ: أبكرًا؛ أي: يا آلَ بخر.

وفي القوم المَذْكُورينَ أَرْبِعَةُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّهُم بنو بكْرِ بْنُ زِيْد مَناةً (١)، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ.

<sup>(</sup>١) في (ج): ويلحقون.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) في (ت): على أن لا نعين عليك.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥٧٥٧) من طريق عكرمة، به.

<sup>(</sup>٥) البيت له في مجاز القرآن (١/ ١٣٦)، والكامل للمبرد (١٩٨/٢)، تهذيب اللغة (٥) البيت له في مجاز القرآن (١٩٨/١)، والكامل للمبرد (٢٣٥/١٢)، المحكم والمحيط (٨/ ٣٧٤)، ومعناه: تدعى إليهم وتنتسب، وهي من إمائهم اللواتي سبين وقد رغمت أنوفهن وأنوف رجالهن الذي كانوا يدافعون عنهن، ثم انهز موا عنهن وتركوهن للسباء.

<sup>(</sup>٦) في (ج): أنهم بنو زيد بن مناة.

والشَّانِي: أنَّهُم هِلالُ بْنُ عُويم وِ الأَسْلَمِيُّ، وسُراقَةُ بْنُ مَالِكِ، وخُزبمَةُ بْنُ عَامِرِ بْنِ عَبْدِ مَنَافٍ، قالَه عِكرمَةُ.

والثَّالث: أنَّهُم بنُو مُدلَج، قالَه الحسَنُ.

والرَّابِع: خُزاعةُ وبنُو مُدلج، قالَه مُقاتلٌ.

قَالَ ابْنُ عَبَّاس: «والمِيثَاقُ»: العَهْدُ(١).

قُولُه تعالى: ﴿ أَوْجَآ الْوَكُمْ ﴾.

فيهِ قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ معْناه: أو يَصلِونَ إلى قومٍ جَاءُوكم، قالَه الزَّجَاجُ فِي جَاءُوكم، قالَه الزَّجَاجُ فِي جَاءُ

والشَّانِي: أَنَّه يعودُ إِلَى المطلُوبِين للقَتْلِ. فتقديرُه: أَوْ رَجعُوا فدَخَلُوا فِيكُم، وهو بمعْنَى قوْلِ السُّدِّيِّ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ حَصِرَتَ صُدُورُهُمْ ﴾.

فِيه قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ فيهِ إضْمَارَ «قَدْ».

والشَّانِي: أَنَّه خَسبَرٌ بعْدَ خَسبَرٍ، فقوْلُه: ﴿ جَآهُ وَكُمْ ﴾: خَسبَرٌ قد تَسمَّ، وهُ حَصِرَتُ ﴾: خَسبَرٌ مُستَأَنَفٌ، حكَاهُمَا الزَّجَّاجُ (٣).

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره في غير ما موضع منها (١٩/ ٢٤).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٩).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٩).

<u>@</u>

وقَرأَ الحسَنُ ويعقُوبُ والمُفضَّلُ، عنْ عاصِمٍ: «حَصِرةً صُدورُهُم» علَى الحَالِ(١).

و ﴿ حَصِرَتَ ﴾ : ضاقَت، ومعنى السكلام: ضاقَت صُدورُهُم عن قِتالِكُم للعَهدِ اللَّذِي بيْنكُم وبيْنَهُم، أو يُقاتِلُوا قومَهم، يعْنِي قُريشًا. قالَ مُجَاهِدٌ: هلالُ بْنُ عُويمرٍ هوَ اللّذِي حصِر صَدرُه أن يُقاتِلَكُم، أو يُقاتِلَ قَوْمَهُ أَنْ يُقاتِلَكُم، أو يُقاتِلَ قَوْمَهُ أَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

قَوْلُه تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَسَلَّطَهُمْ عَلَيْكُمْ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: أَخْبَرَ أَنَّه إِنَّمَا كُفَّهُم بِالرُّعِبِ الَّذِي قُذَف فِي قَلُوبِهِم (١٠).

وفي ﴿ ٱلسَّلَمَ ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه الإسلام، قاله الحسن.

والثَّانِي: الصُّلحُ، قالَه الرَّبيعُ، ومُقاتِلٌ.

**\*\*** \*\*\* \*\*\*

(۱) بالنصب على الحال في معاني القراءات (۱/ ٣١٣)، وعن الحسن وقتادة في المحرر (٢/ ٢٥)، وعن الخسن في القرطبي (٥/ ٣٠٩)، وقرئ شاذًا ﴿ حَمِرَات ﴾ عن الفحاك، وهر حاصرات ﴾ عن ابن حبيش. انظر: مختصر ابن خالويه (ص: ٣٤).

<sup>(</sup>٢) من قوله: (يعني قريشًا)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن المنذر في تفسيره (٢٠٨٣)، والطبري في تفسيره(٧/ ٢٨٢)، وابن أبي حاتم(٥٧٦٠) من طريق ابن أبي نجيح، به.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٨٩).

# فَصْلٌ

قالَ جَمَاعَةٌ مِنَ المُفسِّرينَ: مُعاهدةُ المُشركِينَ ومُوادعتُهُم (١) المذْكورَةُ فِي هـنِه الآيةِ منسوخةٌ بآيةِ السَّيفِ.

ق لَ القاضي أبو يع لَى: لما أعَزَّ اللهُ الإِسلامَ أُمروا أن لا يقبلوا مِن مُشركِي العرَبِ إِلَّا الإِسْلامَ أو السَّيفَ.

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ سَتَجِدُونَ ءَاخِرِينَ يُرِيدُونَ أَن يَأْمَنُوكُمْ وَيَأْمَنُواْ قَوْمَهُمْ كُلَّ مَارُدُّوَا إِلَى الْفِنْنَةِ أُرْكِسُوا فِيهَا فَإِن لَمْ يَعْتَزِلُوكُوْ وَيُلْقُواْ إِلَيْكُو السَّلَمَ وَيَكُفُّواْ أَيْدِيَهُمْ مَارُدُّواْ إِلَيْكُو السَّلَمَ وَيَكُفُواْ أَيْدِيَهُمْ فَارُدُوهُمْ وَأُولَئِيكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَكْنَا مُبِينَا ﴿ فَاللَّهُ مَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَكْنَا مُبِينَا ﴿ فَاللَّهُ مَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَكْنَا مُبِينَا ﴿ فَاللَّهُ مَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَكَنَا مُبِينَا ﴿ فَاللَّهُ مَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَكُنَا مُبِينَا ﴿ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَكُنَا مُبِينَا ﴿ فَا لَيْكُونُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ سُلْطَكُنَا مُبِينَا ﴿ فَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ سُلُطَكُنَا مُبِينَا ﴿ فَا لَهُ اللَّهُ مَا لَيْكُوا اللّهُ اللَّهُ مَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلُطَكُنَا مُبِينَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَيْهِمْ سُلُطَكُنَا مُبِينًا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ سَتَجِدُونَ ءَاخَرِينَ ﴾.

اخْنلفُوا فيمَن نزلَتْ على أربعَةِ أقوالٍ:

أحدُها: أنَّها نزَكَتْ فِي أسَدٍ وغطَفَانَ، كانوا قد تكلَّمُوا بالإِسلام لِيَأْمَنُوا الْمُؤْمنين بكلِمَتِهِم، ويأْمَنُوا قوْمَهُم بكُفْرِهِم، رَواه أبو صالح، عنِ ابْن عبّاس (٢).

والنَّاني: أنَّهَا نزَلَتْ فِي بني عَبْدِ الدَّارِ، رواه الضَّحَّاكُ، عن ابْنِ عبَّاسٍ (٣).

والنَّالِث: أنَّها نزَلَتْ فِي قَوْمِ أَرَادُوا أَخْذَ الأَمانِ مِنَ النَّبِيِّ ﷺ، وقالوا: لَا نُقاتِلُ وَلا نُقاتِلُ قومَنَا، قالَه قَتادَةُ (١٠).

<sup>(</sup>١) في (ج): مواعدتهم.

<sup>(</sup>٢) أورده الثعلبي في تفسيره (٣/ ٣٥٨) عن الكلبي، عن أبي صالح، به.

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير الثعلبي (٣/ ٣٥٧).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ٣٠٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٧٦٨) يزيد= =بن زريع، عن سعيد بن أبي عروبة، به.

<u>@</u>

والرَّابع: أنَّها نزَلَتْ في نُعيم بْنِ مسعود الأشجعيِّ، كان يأمَنُ فِي المُسلمينَ والمُشركين، فينْقُلُ الحديثَ بيْنَ النَّبِيِّ وبيْنَهُم، ثُمَّ أَسْلَمَ نُعَيْمٌ، هُذَا قَوْلُ السُّدِّيِّ (۱).

ومعنى الآية: ستَجِدُون قومًا يُظهرون الموافقة لكم ولِقوْمِهِم، لِيأْمَنُوا الفَرِيقَيْنِ، كلَّما دُعوا إلى الشَّركِ، عادُوا فيه، فإنْ لم يَعْتَزِلُوكم في القتالِ، ويُلقوا إليكم الصُّلح، ويكُفُّوا أيديَهُم عن قتالِكُم، فخُذُوهم؛ أي: انْسرُوهُم، واقْتلُوهم حيث أذركتمُوهُم، وأولائكم جعلْنا لكم عليهم حجة بيَّنةً في قتْلِهم.

فَصْلٌ

قال أهل التَّفْسير: والكفُّ عن هؤلاء المذكورين في هذه الآية (٢) منْسُوخٌ بآية السَّيفِ(٣).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٣٠٢)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٧٦٧) من طريق أسباط بن نصر، به.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير مقاتل (٥/ ١٦٦)، وتفسير الخازن (١/ ٤٠٨). وفي (ج): بالسيف.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَمَاكَاكَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَّا ﴾. فِي سَبَبِ نُزولِهِا قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّ عيَّاشَ بْنَ أبي ربيعةَ أسْلَم بمكَّةَ قبْلَ هجرَةِ رسُولِ الله عَيْنِينَ (١)، ثُمَّ خافَ أن يُظهرَ إسلامَه لقوْمِه، فخررَجَ إلى المدينةِ، فقالَتْ أُمُّه لِإِبْنَيْهِا أَبِي جهل، والحارثِ ابْنَيْ هِشام، وهما أَخَوَاه لأُمِّه: واللهِ لا يُظلُّني سقْفٌ، ولَا أَذُوقُ طعامًا ولا شرابًا حتَّى تأتياني بهِ. فخرَجَا فِي طلبهِ، ومعَهُما الحارِثُ بْنُ زِيْدٍ، حتَّى أتَوْاعيَّاشًا وهو مُتحَصِّنٌ في أُطُم (١)، فقالوا له: انْزل فإنَّ أُمَّك لم يُؤوها سقْفٌ، ولم تذُقْ طعَامًا، ولا شرابًا، ولَك عليْنَا [٩٥١/١] أن لا نحُولَ بيْنىكَ وبيْنَ دينِكَ، فنَزَل، فأوْنَقُوه، وجلَدَهُ كلُّ واحِدٍ منهم مائةَ جلدةِ، فقدِمُوا به علَى أُمِّهِ، فقالَت: واللهِ لا أُحُلُّك مِن وَثاقِك حتَّى تكفُّرَ، فطُرحَ موثقًا فِي الشَّمس حتَّى أعْطَاهم ما أرَادُوا، فقالَ له الحارثُ بْنُ زِيْدٍ: يا عيَّاشُ! لِئِن كانَ ما كُنْتَ عليه هدّى لقد تركْتَهُ، وإنْ كان ضلالًا لقدر كِبْتَه (٣) فغَضِبَ، وقالَ: واللهِ لا أَلْقاكَ خاليًا إلَّا قتلتُكَ، ثُم أَفْلَتَ عَيَّاشٌ بعد ذلِك وهاجَرَ إلى رسُولِ اللهِ عَيِّكُ بِالمدينةِ (١)، ثُمَّ أَسْلم الحارثُ بعدَهُ وهاجَرَ، ولم يعْلَمْ عيَّاشٌ، فلَقِيه يوْمًا فقَتلَه، فقِيل (٥٠ له: إنَّه قد أسْلَم، فجاء إلى النَّبِيِّ وَأَخْبَرَهُ بِهَا كَانَ، وقالَ: لم أَشْعُرْ بإسلامِه،

<sup>(</sup>١) في (ج): قبل الهجرة.

<sup>(</sup>٢) أطم : بضم الهمزة والطاء؛ وهو حصن مبني بالحجارة، كان أهل المدينة يتخذونها ويسكنونها يحتمون بها.

<sup>(</sup>٣) في (ف): تركته.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ت).



فَنزَلَتْ هذه الآيةُ، رواه أبو صالح، عن ابْنِ عبَّاس (١). وهو قولُ سعِيدِ بْنِ جُبير (٢)، والسُّدِّيِّ (٣)، والجُمهور.

والشَّانِي: أَنَّ أَبِهَ الدَّرداءِ قَتَلَ رَجُلًا قَالَ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ فِي بعض السَّرَايا، ثُمَّ أَتَى النَّبِيَ عَلِيْ فَذَكَر له ما صَنَع، فنزَلَتْ هذه الآيَةُ، هذا قولُ ابْنِ زيْدِ(١).

والإسْتِثناءُ ليس مِنَ الأوَّلِ، وإنَّما المعنى: إلَّا أَنْ يُخْطِئ المُؤمِنُ الْبَتَّةَ.

رَوى أبو عُبيدة، عن يُونسَ: أنَّه سأَلَ رُؤبةَ عن هذه الآيةِ، فقالَ: ليْس له أَنْ يقْتُلَه عمْدًا ولا خطأً، ولكنَّه أَقَامَ "إِلَّا»(٢) مَقَامَ "الوَاوِ» قالَ الشَّبِاعِرُ(٧)[من الوافر]:

وَكُلُّ أَخٍ مُفَارِقُهُ أَخُوهُ لَعَمْرُ أَبِيكَ إِلَّا الْفَرقَدَانِ

أرَادَ: والفَرْ قَدَانِ.

وقالَ بعْضُ أَهْلِ المعاني: تقديرُ الآيةِ: لكن قد يقْتُلُه خطَّأ، وليْس

<sup>(</sup>١) انظر: التفسير البسيط (١٧/ ٤٩٦).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥٧٨٢) من طريق عطاء بن دينار، به.

<sup>(</sup>٣) رواه ابـن المنـذر في تفسـيره (٢١٠٧)، وابـن جريـر الطـبري في تفسـيره (٧/ ٣٠٨) مـن طريـق أسـباط بـن نـصر، بـه.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٣٠٩-٣٦٠) من طريق ابن وهب، به.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه(٢/ ٩٠).

<sup>(</sup>٦) في الأصل، و(ت)، و(ف): الألف.

<sup>(</sup>٧) البيت نسب لعمروبن معدي كرب كما قال أبو عبيدة في مجاز القرآن (ص: ٢٥)، والجاحظ في البيان والتبيين (ص: ١٢٨)، وهو عند سيبويه في الكتاب (٢/ ٣٣٤)، المؤتلف والمختلف (ص: ٣٥)، ولعمرو أو لحضرمي في خزانة الأدب (٣/ ٣٩٠)، والفرقدان: نجان في السماء لا يغربان.

ذلِكَ فيمَا جعَلَ اللهُ له؛ لأنَّ الخطَأ لا تَصتُّ فيه الإِباحَةُ، ولا النَّهيُ. وقيل: إِنَّمَا وقَعَ الإسْتِثناءُ على ما تَضمَّنَتُه الآيةُ مِنِ اسْتحقَاقِ الإثْم، وإِيجَابِ القَتْل.

قُولُه تعالى: ﴿ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾.

قالَ سعيدُ بنُ جُبيرٍ: عِتقُ الرَّقبَةِ واجِبٌ على القاتِل فِي مالِهِ.

واخْتلَفُوا فِي عِتقِ الغُلام الَّذِي لا يصحُّ مِنه فعْلُ الصَّلاةِ والصِّيام:

فرُوي عن الإمام (١) أحمد جوازُه (١)، وكذلِك رَوى ابْنُ أبي طلْحَة، عن ابْن عبَّاس، وهذَا قولُ عطَاء، ومُجاهدٍ.

ورُوي عن أَحمَدَ: لا يُجرئ إِلَّا مَنْ صَام وصلَّى (٣)، وهو قولُ ابْنِ عبَّاسٍ فِي رِوايةٍ (١)، والحسَنِ، والشَّعبيِّ، وإبْراهِيم، وقتادَةَ.

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةً إِلَىٰٓ أَهْلِهِ ۦ ﴾.

قالَ القاضي أبو يَعْلَى: ليْس فِي هذه الآيةِ بيانُ مَن تلزمُه هذه الدِّيةُ، والدِّيةُ، والدَّيةُ، والقُله على طريقِ المُواساةِ، واتَّف الفُقهاءُ على طريقِ المُواساةِ، وتلزمُ العاقلَةُ فِي ثلاثِ سنين، كُلُّ سنةٍ ثلثُها، والعاقِلةُ: العصبَاتُ مِن ذوي الأنْسابِ. ولا يلزَمُ الجانِي منْهَا شيْءٌ.

وقالَ أبو حنيفَةَ: هو كواحدٍ مِن العاقلَةِ (٥).

<sup>(</sup>١) ليست في (ت)، (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) انظر: المغنى(٩/ ٧٤٥).

<sup>(</sup>٣) المغنى(١١/ ٢٦٨).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جريىر الطبري في التفسير (٧/ ٣١٦-٣١٢)، وابن أبي حاتم في التفسير (٥٧٨٧) من طريق علي بن أبي طلحة، به.

<sup>(</sup>٥) انظر: بدائع الصنائع (٧/ ٢٥٥)، المغني (٩/ ٩٩).

### [١٦٠/أ] وللنَّفس سِتَّةُ أَبْدالٍ:

مِنَ الذَّهب ألفُ دينَارٍ، ومِن الوَرِقِ اثنا عشَرَ ألفَ درهم، ومِنَ الإبِل مائدةٌ، ومِنَ البقرةِ مائتًا بقرةٍ، ومِنَ الغنَم ألفَا شاةٍ.

وفِي الحُلُـلِ رِوايتـانِ عـن أحمَـدَ، إِحداهمـا: أنَّهَـا أَصْـلُ، فتكـون مائتَـا حُلـة(١).

فهذه ديةُ الذَّكِرِ الحُرِّ المُسلمِ، ودِيةُ الحُرَّةِ المُسلمَةِ على النَّصفِ مِن ذلك. قُولُه تعَالَى: ﴿ إِلَّا أَن يَصَكَدَقُوا ﴾.

قَالَ سعيدُ بُن جُبيرٍ: إِلَّا أَن يتصدَّقَ أَوْلياءُ المقتولِ بالدِّيةِ على القاتل (٢). القاتل (٢).

قُولُه تعَالى: ﴿ فَإِن كَاكَ مِن قَوْمٍ عَدُوٍّ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنُ ﴾.

فيهِ قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ معناه: وإِن كانَ المَقتولُ خطَأَ مِن قوْمٍ كُفَّارٍ، ففِيهِ تحريرُ رقبَةٍ مِن غيْر دِيةٍ (٣)؛ لأنَّ أهْل مِيراثِهِ كُفَّارٌ.

(والشَّانِي: وإِنْ كَانَ مُقيئًا بِينَ قَوْمِهُ(١)(٥)، فقتَلَه مَن لا يَعْلَمُ بإيهانِهِ، فعليهِ تحرِيرُ رقَبةٍ ولا ديةً؛ لأنَّه ضيَّع نفسَهُ بإقامتِهِ معَ الكُفَّارِ، والقولانِ مَرويَّانِ عن ابْنِ عبَّاسٍ.

<sup>(</sup>١) انظر: الإنصاف (١٠/ ٤٦).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في التفسير (٥٧٩٤) من طريق عطاء، به.

<sup>(</sup>٣) في (ج): تحرير رقبة، ولا دية.

<sup>(</sup>٤) في (ف): قوم كفَّار.

<sup>(</sup>٥) ما بين الهلالين ساقط من (ج).

وبالأوَّلِ قالَ النَّخَعيُّ، وبالنَّانِي سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ. وعلَى الأوَّل تكونُ «مِن» للتَّبْعيض، وعلَى الثَّاني تكون بمعْنَى في. قُولُه تعَالى: ﴿ وَإِن كَاكَمِن قَوْمِ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُم مِيثَقُّ ﴾. فيه قولان:

أحدُهما: أنَّه الرَّجُل مِن أهْل الذِّمَّةِ يُقتل خطَأَ، فيجِبُ على قاتلِهِ الدِّيةُ، والكفَّارةُ، هـذا قـوْلُ ابْنِ عبَّاسِ، والشَّعبيِّ، وقتادَةَ، والزُّهـريِّ.

ولأبي حَنِيفة (١١)، والشَّافعِيِّ (٢)، ولأصْحابنَا تفْصِيلٌ فِي مِقدارِ ما يجبُ منَ الدِّسة (٣).

والشَّاني: أنَّه المُؤمِنُ يُقْتَلُ، وقومُه مُشركونَ، ولهم عقْدٌ، فدِيتُه لِقوْمِه، ومِيراثُه للمُسلمين، هذا قوْلُ النَّخَعيِّ.

<sup>(</sup>١) انظر: الأصل (٤/ ٤٥٩)، والحجة على أهل المدينة (٤/ ٣٢٢ ـ ٣٢٣)، والمبسوط  $(\Gamma Y \setminus 3A = 0A).$ 

<sup>(</sup>٢) انظر: الأم (٧/ ٣٣٩).

<sup>(</sup>٣) انظر: مسائل الإمام أحمد -رواية أبي الفضل- (٣/ ١٧٢)، والمغني (٨/ ٣٩٨- ٣٩٩).

قوْلُه تعَالى: ﴿ فَمَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ شَهْرَيْنِ مُتَكَتَابِعَيْنِ ﴾. اخْتلَفُوا هـل هـذا الصِّيامُ بـدَلٌ مِنَ الرَّقبَةِ وحدَهـا إِذا عدِمَهـا، أو بـدَلٌ مِنَ الرَّقبةِ والدِّيةِ؟.

فقالَ الجُمهورُ: عنِ الرَّقبَةِ وحدَهَا.

وقالَ مسْرُوقٌ، ومُجاهِدٌ، وابْنُ سيرينَ: عنْهُما.

واتَّف ق العُلماءُ على أنَّ إذا تخلَّلَ صوْمَ الشَّهرين إِفط ارٌ لغير عذْدٍ، فعليهِ الاَبْتدِاءُ. فأمَّ اإذا تخلَّلها المرضُ، أوِ الحيْضُ، فعندن الاينْقطِعُ التَّتَابعُ. وبهِ قالَ مالِكُّ(۱).

وق الَ أب و حَنِيف قَ رضي الله عنه: المرَضُ يقطَعُ، والحيْفُ لا يقطَعُ، وفرَّقَ بيْنَهُما بأنَّه يُمكن فِي العادَةِ صوْمُ شهرينِ بِلا مرَضٍ، ولا يُمكن ذلِك فِي الحيْف (٢).

وعندنا أنَّها معذُورَةٌ فِي المَوْضِعَيْنِ.

قَوْلُه تعالى: ﴿ تَوْبَكُ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ قالَ الزَّجَاج: معناه: فَعَلَ اللهُ ذلِك تَوْبَةً مِنْه (").

قُولُه تعَالى: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا ﴾؛ أي: لم يزَلْ علِيمًا بما يُصلح خلقَهُ مِنَ التَّكليف، (حَكِيمًا) فيما يقْضِي بيْنَهم، ويُدبّره مِن أُمورِهِم.

قُولُـهُ تَعَـالَى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا أَمْتَعَـمِدُا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَمُ خَلِدًا فِي وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا أَمُّ عَلِيمًا ﴿ النساء: ٩٣].

<sup>(</sup>١) انظر: الفواكه الدواني (٢/ ١٩٩)، وتفسير القرطبي (٥/ ٣٢٨).

<sup>(</sup>٢) في (ج): ذلك بلا حيض.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٩١).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَا مُتَعَمِّدًا ﴾. سَتُ نُزوهَا:

أنَّ مِقْيَسَ بْنَ صُبابَةَ (١) وجدَ أخَاه هِشامَ بْنَ صُبابَةَ قَتِيلًا فِي بني [١٦٠/ب] النَّجَّار، وكان مُسلمًا، فأتَى رَسُولُ اللهِ عَلَيْ فَذَكَر ذلِكَ له، فأرْسلَ رسُولُ اللهِ ﷺ رسُولًا مِن بني فِهر، فقالَ له(٢): إيتِ بني النَّجَارِ، فأقرئهم منِّي السَّلامَ، وقُلْ لهم: إِنَّ رسُولَ الله يأمرُكُم إِنْ علِمْتم قاتِلَ هِشَام، فادْفعوه إلى مِقْيَس، وإِنْ لم تعْلَمُ واله قاتلًا، فادْفعُ وا إِليه دِيتَه، فأَبْلغَهُم الفِه ريُّ ذلك، فْقَالُوا: واللهِ ما نعْلَم له قاتِلًا، ولكنَّا نُعطِي ديته، فأَعْطوْهُ مِائةً مِنَ الإبل، ثُمَّ انْصرَفَا رَاجِعِينَ (٣) إلى المدينةِ، فأتَى الشَّيْطانُ مِقيسَ بْنَ صُبابةَ، فقال: تقبلُ ديـةَ أخيـك، فيكـون(١) عليْـكَ سـبَّةٌ مـا بقِيـتَ. اقْتُـل الَّـذي معـكَ مـكانَ أَخِيك، وافْضُل بالدِّيةِ، فرَمى الفهريُّ بصخرةٍ، فشَدَخَ رأسَهُ، ثُمَّ ركِب بعيرًا منها، وساق بقيَّتُها راجعًا إلى مكَّةَ، وهوَ يقُولُ [من الطويل]:

قَتَلْتُ بِهِ فِهْرًا وَحَمَّلْتُ عَقْلَه سَرَاةَ بَنِي النَّجَّارِ أَرْبَاب فَارع

<sup>(</sup>١) هشام بن صبابة بضم المهملة وموحدتين الأولى خفيفة، ابن حزن بن سيار من ليث بن بكر، أسلم وقاتل يوم المريسيع مع المسلمين حتى أمعن، فلقيه رجل من الخزرج، فظنه مشركا فقتله، فقتله أخوه مقيس بعيد أخيذ ديته، ثيم ارتبد وأقيام بمكة. انظر: الإصابة (٦/ ٤٢٢).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) زاد في (ج): إلى رسول الله ﷺ.

<sup>(</sup>٤) في (ت)، و(ف): فتكون.

Q

وَأَذْرَكْتُ ثَـأْدِي وَاضَّطَجَعْتُ مُوَسَّدًا وَكُنْتُ إِلَى الْأَصْنَامِ أَوَّلَ رَاجِعِ ('') فنزلَت هذه الآية، ثُـم أهدرَ النَّبيُّ ﷺ دمَه يـوْمَ الفتْح، فقُتل، رواه أبو صالح عن ابن عباس ('').

وفِي قُولِه تعالى: ﴿ مُتَعَمِدًا ﴾ قُولَانِ:

أحدُهما: مُتعمِّدًا لأجْل أنَّه مُؤمِنٌ، قالَه سَعِيدُ بْنُ جُبيرٍ.

والثَّانِي: مُتعمِّدًا لِقتلِه، ذكَرَهُ بعْضُ الْمُفسِّرينَ.

وفِي قُولِهِ تَعَالى: ﴿ فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ ﴾ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّها (٣) جزاؤُهُ قطعًا.

والثَّانِي: أنَّها جزَاؤُهُ إِنْ جازَاهُ.

واخْتلَفَ العُلماءُ هل للمُؤمِنِ إِذا قتلَ مُؤمنًا مُتعمِّدًا توبَّةً أَمْ لَا؟

فَذَهَبَ الْأَكْثرُونَ إِلَى أَنَّ لَه تَوْبَةً، وذَهَبَ ابْنُ عَبَّاسٍ (٤) إِلَى أَنَّه لا توبَةَ لَهُ (٥).

#### 

<sup>(</sup>۱) البيتان لِقْيَس بن صُبابة حين قَتَل قاتىل أخيه في العقد الفريد (٧/ ٢٩٧)، تاريخ دمشق (٢) البيتان لِقْيَس بن صُبابة حين قَتَل قاتىل أخيه في العقد الفريد (٧/ ٢٩)، العقل في كلام العرب: الدية. سراة: اسم للجمع، والسري: الرفيع في كلام العرب من سرا: السرو: المروءة والشرف. الفارع: يُقال فلان فارع: مرتفع طويل.

<sup>(</sup>٢) رواه البيهقي في شعب الإيمان (١/ ٢٧٧)، وانظر: أسباب النزول(ص:١٧٠).

<sup>(</sup>٣) في (ف): أنه.

<sup>(</sup>٤) البخاري (٤٣١٤).

<sup>(</sup>٥) في حاشية (ج) بغير خط الناسخ: هذا أحد القولين من ابن عبَّاس، والقول الآخر مشل قول الأكثرين؛ كما في التيسير وغيره. ولي الدين.

### فَصْلٌ

اخْتلَفَ العُلماءُ فِي هذه الآية هل هي مُحكمَةٌ أمْ(١) مَنسُوخةٌ ؟

فق الَ قومٌ: هي مُحكَمَةٌ، واحْتجُ وا بأنَّها حبَرٌ، والأخبارُ لا تحتمِلُ لِنَحَدِمِلُ لِنَحْدِمِلُ لِنَحْدِمِلُ لِنَحْدِمِ لَا خَدَمِلُ لِنَحْدِمِ لَا خَدَمِلُ لَا تَحْدِمِلُ لِنَحْدِمِ لَا خَدَمِلُ لِلْ عَدَمِلُ لَا تَحْدَمِلُ لَا عَدَمِلُ لَا عَدَمُ لَا عَدُولُ عَلَيْ لَا عَدَمُ لَا عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ لَا عَدَمِلُ لَا عَدَمُ لَا عَلَيْ عَلَى اللَّهِ عَلَى عَلَيْكُمْ لَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَمُ عَلَا عَلَا

ثُمَّ افْترقَ هؤلاء فِرْقتَيْنِ:

إِحدُاهما قالتْ: هي علَى ظاهرِها، وقاتِلُ الْمُؤمنِ مُحَلَّدٌ فِي النَّارِ.

والفِرِقة النَّانيَةُ قالَتْ: هي عامَّةٌ دخلَها التَّخْصيصِ بدليل أنَّه لو قتلَه كافِرٌ، ثُمَّ أسْلم الكافِرُ، اللهدرتْ عنه العُقوبةُ فِي الدُّنيا والآخرة، فإذا ثَبَت كوئُهَا مِنَ العامِّ المُخصَّص، فأيُّ دلِيلٍ صَلُحَ<sup>(٢)</sup> للتَّخصيص وجَبَ العمَلُ بهِ. ومِن أسبَاب التَّخْصيصِ أن يكونَ قَتلَه مُستجِلًّا، فيستجِقُّ الخُلودَ لِاسْتحْلَالِه.

وقال قومٌ: هي مخصُوصةٌ فِي حقَّ مَن لَم يَتُبْ، واسْتدلُّوا بقوْلِه تعالى فِي «الفرقان»: ﴿ إِلَا مَن تَابَ وَءَامَ فَ وَعَمِلَ عَكَمَلَا صَلِحًا فَأُولَنَيِكَ يُبَدِّلُ ٱللَّهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَتٍ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُولًا رَّحِيمًا ﴾ [الآبة: ٧٠].

وقــالَ آخَــرونَ: هِـــيَ منْسُــوخةٌ بقوْلِــه تعــالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَايَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِــ، وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآءُ ﴾ (٣) [النســاء: ١١٦].

<sup>(</sup>١) في (ج): أو.

<sup>(</sup>٢) في (ج): أصلح.

<sup>(</sup>٣) في (ج): واستدلوا بقوله: ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَغْفُرُ أَنْ يَشْرُكُ بِهُ وَيَغْفُرُ مَا دُونَ ذَلك لمن يشاء ﴾.

قُولُ لُهُ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَتَبَيَّنُواْ وَلَا نَقُولُواْ لِمَنْ ٱلْقَيَّى إِلَيْكُمُ ٱلسَّلَمَ لَسْتَ مُؤْمِنَا تَبْتَغُونَ عَرَضَ ٱلْحَيَوْةِ لَقُولُواْ لِمَنْ ٱللَّهِ مَعَانِمُ كَثِيرَةٌ كَذَلِكَ كَنْتُم مِن قَبِّلُ فَمَنَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيْنُواْ إِنَّ فَعَنَى ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيْنُواْ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَتَبَيْنُواْ إِنَّ اللَّهُ كَانَ بِمَا نَعْمَلُونَ خَبِيرًا اللَّهُ فَتَبَيْنُواْ إِنَّ اللَّهُ فَتَبَيْنُوا إِنَّ اللَّهُ فَتَبَيْنُوا إِنَّا اللَّهِ فَتَبَيْنُوا إِنَّا اللَّهُ فَتَبَيْنُوا إِنَّا اللَّهُ فَتَالِيَا اللَّهِ فَتَبَيْنُوا اللَّهُ اللَّذِينَ ءَامُنُواْ إِذَا ضَرَبَتُمُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَتَبَيْنُوا إِنَّهُ اللَّذِينَ ءَامُنُواْ إِذَا ضَرَبَتُمُ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ فَتَبَيْنُوا إِنَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ فَتَالِيَا اللَّهُ فَتَالِيَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْكُولُ الْمُ الْعَلَلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلَالُةُ الْمُ اللَّهُ الْعُلَالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلَالُ اللَّهُ اللَّهُ الْكُولُ الْمُعَمِّلُونَ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِيلُ اللَّهُ الْعُلِيلُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِيلُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلِيلُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ

و سبَب نزو لِهَا أَرْبِعَةُ أَقُوالِ:

أحدها: أنَّ النَّبِيَ عَلَيْ بعَثَ سِرِيَّةً فيها الِقدادُ بْنُ الأسودِ، فلمَّ أَتُوا القَوْمَ، وجَدُوهُم قدْ تَفرَّقُوا، وبقِي رجُلٌ له مالٌ كثِيرٌ لم يَبْرحْ، فقالَ: أشهد أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، فأهُ وَى إِلَيهِ (() الِقدادُ بْنُ الأسودِ فقتَلَه، فلمَّا قدِمُوا أشهد أن لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ، فأهُ وَى إِلَيهِ (() اللهِ! إِنَّ رجلًا شَهِدَ أن لا إِلهَ إِلَّا اللهُ، فكين على النَّبِيِ عَلَيْ قالوا لَه: يا رسُولَ اللهِ! إِنَّ رجلًا شَهِدَ أن لا إِلهَ إِلَّا اللهُ، فكين فقتلَه المِقدادُ، فقالَ: يَا مِقْدَادُ! أَقَتَلْتَ (() رَجُلًا قَالَ: لَا إِلهَ إِلَّا اللهُ، فكين فقتلَه المِقدادُ، فقالَ: يَا مِقْدَادُ! أَقَتَلْتَ (() رَجُلًا قالَ: لَا إِلهَ إِلَّا اللهُ، فكين في بيلًا إِلهَ إِلَّا اللهُ خَدًا؟!» فنزَلَتْ هذِه الآيةُ. رَواه سَعِيدُ بْنُ جُبيرٍ عنِ ابْنِ عبَّاس (()).

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) في (ج): قتلت.

<sup>(</sup>٣) رواه البزار في مسنده (١٢٧٥) وقال: وهذا الحديث لا نعلمه يروى بهذا اللفظ إلا عن ابن عباس، ولا نعلم له طريقًا عن ابن عباس إلا هذا الطريق، والطبراني في الكبير (١٢٣٧٩) من طريق جعفر بن سلمة، عن أبي بكر بن علي بن مقدم، عن حبيب بن أبي عمرة، عن سعيد بن جبير، به.

والشَّانِي: أنَّ رجُلًا مِن بني سُليم مَرَّ على نفَرِ (') مِن أصْحابِ رسُول الله عَلِيْ وَمعه غنَهُ، فسلَّم عليهم (٢)، فقالوا: ما سلَّم عليكم إلَّا لِيتعوَّذَ، فنولَتْ فعمدوا إليه فقتلوه وأخذوا غنمه، فأتوا بها [إلَى] (٣) رسُولِ الله عَلِيْ ، فنزلَتْ هذه الآيةُ. رواه عِكرمَةُ، عنِ ابْنِ عبَّاسِ (١).

والثّالث: أنَّ قومًا من أهل مكَّة سمِعُوا بسريَّة لرسُولِ الله عَلَيْ أَبَّا تريدُهم فهربوا، وأقام رجُلٌ منهم كانَ قد (٥) أسْلَم، يُقال له: مِرداس، وكان على السريَّة رجلٌ، يُقال له: غالب بن فُضالة، فليَّا رأى مرداسُ الخيْلَ، كبَر، ونزل إليهم، فسلَّم عليهم، فقتلَه أسامة بُن زيْد، واستاق غنمَه، ورجعوا إلى النَّبِيِّ عَلَيْ فأخبروه، فوجَدَ رسُولُ اللهِ عَلَيْ مِن ذلك وجُدًا شديدًا، ونزلَتْ هذه الآية واه أبو صالح عن ابن عباس (١). وقال السُّدِّيُّ: كان أسامة أميرَ السريَّة (٧).

<sup>(</sup>١) في (ف): قوم.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) من (ج).

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد في مسنده (١/ ٢٢٩ - ٢٧٢ - ٣٢٤)، والترمذي (٣٠٣٠) وغيرهما من طريق إسرائيل، عن سماك، عن عكرمة، به، بنحوه.

<sup>(</sup>٥) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٣٥٦) من طريق علي بن أبي طلحة، وابن أبي حاتم في تفسيره (٣/ ١٠٣٩) من طريق عطاء بن دينار كلاهما عن ابن عباس بنحوه. (٧) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٣٥٧) من طريق أسباط بن نصر، به.

والرّابع: أنَّ رسولَ الله عَيَّة بعَثُ أبا حَدرَدِ الأسْلمِيَ، وأبا قتادَة، وعُلِّم بَن جثَّامَة فِي سريَّة إلى إضَم (٢)، فلقوا عامِر بُن الأَضْبَطِ الأَشْجَعِيَّ، فحيًّا هُم بتحيَّة الإِسْلام، فحمَل عليه مُحَلِّمُ (٣) [بُن جَثَّامَة] (١)، فقتله، وسلبَهُ بعيرًا وسِقاءً. فليًّا قدِمُوا على (٥) النَّبِي عَلَيْق، أخبرُوه، فقال: أقتلته وسلبَهُ بعيرًا وسِقاءً. فليًّا قدِمُوا على (٥) النَّبِي عَلَيْق، أخبرُوه، فقال: أقتلته وسلبَهُ بعيرًا وسِقاءً. فليًّا قدِمُوا على (١) النَّبِي عَلَيْق، أخبرُوه، فقال: أقتلته وسلبة بعيرًا وسِقاءً. فليًّا قدِمُوا على (٥) النَّبِي عَلَيْق، أخبرُوه، فقال: أقتلته وسلبة بعيرًا وسِقاءً. فليًّا ونزلَتْ هذه الآيةُ. رَواه ابن أبي حدرد، عن أبيه وسلبة أبيه وسلبة أبيه وسلبة أبيه وسلبة أبي ونزلَتْ هذه الآية والمنابقة والم

فأمَّا التَّفسير:

فقوْلُه تعالى: ﴿ إِذَا ضَرَبْتُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾؛ أي: سِرتُم وغزَوْتُم.

وقولُه تعالى:﴿فَتَبَيَّنُوا ﴾.

قراً ابْنُ كثيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرٍو، وعاصِمٌ، وابْنُ عامِرٍ: ﴿ فَتَبَيَّنُوا ﴾ بالنُّونِ مِنَ التَّبِينَ للأمْرِ قبْلَ الإقْدَام عليْهِ.

<sup>(</sup>١) في (ف): ومحكم.

<sup>(</sup>٢) إضم: بالكسر ثم الفتح، وميم؛ واديشق الحجاز حتى يفرغ في البحر، من عند المدينة، وهو واد لأشجع وجهينة. انظر: معجم البلدان (١/ ٢١٤).

<sup>(</sup>٣) في الأصل، و(ف): محكم، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٤) من (ج).

<sup>(</sup>٥) في (ج): إلى.

<sup>(</sup>٦) في (ج): قتلته.

<sup>(</sup>٧) رواه أحمد في مسنده (٦/١١)، وابن أبي شيبة في المصنف (٣٧٠١٣)، وابن الجارود في المنتقى (٧٧٧) وغيرهم من طريق محمد بن إسحاق، عن يزيد بن عبد الله بن قسيط، عن القعقاع بن عبد الله بن أبي حدرد الأسلمي، عن أبيه، بنحوه.

وقرراً حمْزَةُ والكِسائِيُّ وخلَفٌ: "فَتَثَبَّتُ وا" بالثَّاءِ مِنَ الثَّباتِ وتركِ الاستعجَال (١١). وكذلِك قرءُوا في «الحُجرات» (٢).

فُولُه تعَالَى: ﴿ لِمَنْ أَلْقَيْ إِلَيْكُمُ ٱلسَّكَمَ ﴾.

فَراً ابْنُ كَشِيرٍ، وأبو عمرو، وأبو بكر، وحفْص، عن عاصِم، والكِسَائِيُّ: «السَّلام» بالألف مع فتح (٣) السِّين.

فال الزَّجَّاجُ: يجوزُ أن يكون بمعنى (التَّسليم، ويجوز أن يكون بمعنى)(٤) الاستِسلام(٥).

وقراً نافِعٌ، وابْنُ عامِر، وحمْزَةُ(١)، وخلَفٌ، وجبَلةُ(٧) عن المُفضَّل عنْ عاصِم: "السَّلَم" ( ) بفتح السِّين واللَّام ( ) من غير ألِف وهو مِنَ الإستسلام (١٠).

<sup>(</sup>١) في (ج): التعجيل.

<sup>(</sup>٢) السبعة (ص: ٢٣٦)، ومعاني القراءات (١/ ٣١٥)، والحجة (٣/ ١٧٣- ١٧٤)، والمبسوط (ص: ۱۸۰).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٤) العبارة ساقطة من (ت).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٩٢).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٧) جبلة بن مالك بن جبلة بن عبد الرحمن، أبو أحمد الكوفي، من أهل الضبط، قرأ على المفضل بن محمد الضبي، وسمع منه الحروف أيضًا وهو مشهور عنه، روى القبراءة عنبه أبو زيند عمير بين شبة النميري. غايبة (١/ ١٩٠).

<sup>(</sup>٨) في الأصل: السلام، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٩) قوله: (بفتح السين واللام) ليس في (ج).

<sup>(</sup>١٠) السبعة (ص: ٢٣٦)، ومعاني القراءات (١/ ٣١٥)، والحجة (١/ ١٧٥-١٧٦).

Q

وقراً أبانُ بْنُ يزيدَ<sup>(۱)</sup>، عنْ عاصِمٍ بكسْرِ السِّينِ وإِسْكانِ اللَّام مِنْ [١٦١/ب] غيْرِ ألِفٍ<sup>(۱)</sup>.

و «السِّلْمُ»: الصُّلْحُ.

وقَرأَ الجُمهورُ: ﴿ لَسْتَ مُؤْمِنًا ﴾ بكسر الميم "".

وقَراً عَلِيٌّ، وابْنُ عبَّاسٍ، وعِكرمَةُ، وأبو العالِيةِ، ويخيَى بْنُ يعمُرَ<sup>(١)</sup> وأبو جعفر: بفتْح المِيم مِنَ الأماذِ<sup>(٥)</sup>.

قُولُه تعَالى: ﴿ تَلْتَعُونَ عَرَضَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْكَ ﴾.

«عَرضَها»: ما فيها مِن مالٍ، قلَّ أو كثُر. قالَ المُفسِّرون: وأريدَ بهِ (٦): مَا غنِمُوه مِنَ الرَّجُل الَّذِي قتَلُوه.

<sup>(</sup>١) في (ج)، و(ف): زيد.

 <sup>(</sup>۲) وهي قراءة شاذة في مختصر ابن خالويه (ص: ٣٤)، وعن الحسن وأبي رجاء في شواذ
 القراءات (ص: ١٤١)، وعن الحسن في البحر (٣/ ٢٥٩)، والمحرر (١/ ٩١)، وعن أبان
 في الكامل (ص: ٥٢٩)، وقرأ الجحدري ﴿ السّلم ﴾ بكسر السين وسكون اللام.

<sup>(</sup>٣) اسم فاعل؛ أي : إنها فعلت ذلك متعوذًا، وعليه القراء العشرة عدا أبي جعفر، انظر: الإتحاف(ص: ٢٤٥). وهذه الفقرة ساقطة من (ف).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) في الكامل (ص: ٥٣٠) الهاشمي عن أبي جعفر، وعن أبي جعفر وأبي حمزة واليهاني في المحرر (٢/ ١٤)؛ أي: لا نؤمنك في نفسك، وعن علي، وابن عباس، وابن مسعود في مختصر ابن خالويه (ص: ٣٤).

<sup>(</sup>٦) في (ج): والمراد به.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ فَعِنْدَ ٱللَّهِ مَغَانِدُ كَثِيرَةً ﴾.

فيهِ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه ثوَابُ الجَنَّةِ، قالَه مُقاتِلٌ.

والثَّاني: أنَّها أَبُوابُ الرِّزقِ فِي الدُّنيا، قالَه أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ كَذَالِكَ كُنتُم مِن قَبْلُ ﴾.

فيهِ ثلاثة أقْوَالِ:

أحدُها: أنَّ معناه: كذلِك (١) كُنْت م تأمَنُ ونَ فِي قَوْمِك مُ المُؤمن ين بِهذه الكلِمَة، فلا تُخيفُ وا(٢) مَن قالهَا، رواه أبو صَالِح عن ابْن عبَّاس.

والثَّانِي: كذلك كنتم تُخفُون إِيهانَكُم بمكَّةَ كُم كان هذا يُخْفِي إِيهانَهُ،

رَواه سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ، عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والثَّالث: كذلك كُنتم مِن قَبْلُ مُشركينَ، قالَه مَسروقٌ، وقتادَةُ، وابْنُ زيْدٍ.

قُولُه تعَالى: ﴿ فَمَرَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾.

فِي الَّذِي مَنَّ بِهِ أَرْبِعَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: الهِجرةُ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ.

والثَّانِي: إِعْلانُ الإِيهَانِ، قالَه سعِيدُ بْنُ جُبيرٍ.

والثَّالث: الإِسْلامُ، قالَه قتادَةُ، ومسْرُوقٌ.

والرَّابِع: التَّوبَةُ على الَّذِي قَتَلَ ذلك الرَّجُلَ، قالَه السُّدِّيُّ.

قُولُه تعَالى: ﴿ فَتَلَيَّنُوا ﴾ تأكِيدٌ للأَوَّلِ.

<sup>(</sup>١) في (ج): أن معنى ذلك.

<sup>(</sup>٢) في (ج): تخافوا.

قوْلُـهُ تَعَـالَى: ﴿ لَا يَسْتَوِى ٱلْقَعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُوْلِي ٱلضَّرَدِ وَٱلْمُجَهِدُونَ فِ سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ دَرَجَةً ۚ وَكُلَّا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَىٰ \* وَفَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴿ النَّسَاء: ٩٥].

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى ٱلْقَاعِدُونَ ﴾.

ق الَ أبو سُليهان الدِّمش فيُّ: نزلَتْ هذه الآيَةُ مِن أجل قومٍ كانُوا إِذا حضرَتْ غزَاةٌ يَستأذِنُون فِي القُعود(١١).

وق ال زيْدُ بُن ثابت: إنِّ لَقاعِدٌ إلى جنْبِ رسُولِ الله عَلَيْ اِذْ غشيتُهُ السَّكِينَةُ، ثُمَّ سرِّي عنه، فقَ الَ: «اكْتُبْ: لَا يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤمِنِينَ وَالْمُجاهِدُونَ ... ».. الآية، فقَ امَ ابْنُ أمِّ مكْتُوم، فقَ الَ: يَا رسُولَ اللهِ! فكيْفَ والمُجاهِدُونَ ... لا يَسْتَطِيعُ الجِهادَ؟ فواللهِ مَا قضَى كلامَه حتَّى غَشِيتْ رسُولَ اللهِ السَّكِينةُ، ثُمَّ سرِّي عنْه، فقَ الَ: اقْرأ، فقرأتُ: «لَا يَسْتُوي القاعدِونَ مِنَ المُؤمِنين والمُجاهِدُون»، فقَ الَ النَّبِيُ يَظِيْد: ﴿ غَيْرُ أُولِي ٱلضَّرَدِ ﴾ فأ خُقْتُهَا ("). المؤمِنين والمُجاهِدُون»، فقالَ النَّبِي يَظِيْد: ﴿ غَيْرُ أُولِي ٱلضَّرَدِ ﴾ فأخْقتُها (").

قوْلُـه تعَـالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى ٱلْقَعِدُونَ ﴾ يعْنِـي عـنِ الجِهـادِ، والمَعْنـي: أنَّ المُجاهدِيـن أفْضَـلُ.

قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: وأُريدَ (١) بِهذا الجِهادِ غزْوة (٥) بدرٍ (١).

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط (٤/ ٣٤).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: من، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٨٣٢- ٤٥٩١)، ومسلم (١٨٩٨).

<sup>(</sup>٤) في (ف): قال ابن عبَّاس وابن زيد: والمراد.

<sup>(</sup>٥) في (ت): غزاة.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري(٣٩٥٤) من طريق مقسم مولى عبد الله بن الحارث، به.

وقالَ مُقاتلٌ (١): غزوة (٢) تَبُوكَ (٣).

قُولُه تَعَالى: ﴿ غَيْرُ أُولِي ٱلضَّرَرِ ﴾.

قرَأَ ابْنُ كَثِيرٍ، وأبو عمْرِو، وحمْزَةُ: "غَيْرُ" برفْع الرَّاءِ(1). وقرَأَ نافِعٌ، وابْنُ عامِرٍ، والكِسَائِيُّ، وخلَفٌ، والمُفضَّلُ: بنَصْبها (٥).

قالَ أبو علِيِّ: مَنْ رفَعَ الرَّاءَ(١) جعَلَ «غير» صِفَةً للقاعدِينَ، ومَنْ نصَبَها، جعَلَه استِثناءً مِنَ القاعدِينَ (٧).

وفي «الضّرر» (٨) قولان:

أحدُهما: أنَّه العجزُ بالزَّمانَةِ والمرض، ونحوهِمَا.

قالَ ابْنُ عبَّاسِ: هُم قومٌ كانَتْ تحبِسُهُم عن الغَزَاةِ أَمْرَاضٌ وأوْجَاعٌ(١).

<sup>(</sup>١) الاسم ليس في (ج).

<sup>(</sup>٢) في (ت): غزاة.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل (١/ ٤٠١).

<sup>(</sup>٤) السبعة (ص: ٢٣٧)، ومعاني القراءات (١/٣١٦).

<sup>(</sup>٥) الحجمة (٣/ ١٧٨)، والمبسوط (ص: ١٨١)، وكذلك روى شبل عن ابن كثير بنصبها في معاني القراءات (١/ ٣١٦)، ولم أقيف عيلي نسبة المفضل.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٧) الحجة (١/ ١٦٠).

<sup>(</sup>٨) من قوله: (قرأ ابن كثير)... إلى هنا ساقط من (ف).

<sup>(</sup>٩) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ٣٧٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٨٤٧) من طريق على بن أبي طلحة، به.

[١٦٢/أ] وقالَ ابْنُ جُبير (١)، وابْنُ قُتيبةَ: هُم أُولُو الزَّمانَةِ (٢).

وقالَ الزَّجَّاجُ: الضَّررُ: أن يكونَ ضريرًا أوْ أَعْمَى أوْ زَمِنًا (٣).

والثَّانِي: أَنَّه العذْرُ، رَواه ابْنُ أَبِي طلْحَةَ عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنفُسِمِمْ عَلَى ٱلْقَنْعِدِينَ دَرَجَةً ﴾.

فِي هؤلاءِ القاعدِينَ قولانِ:

أحدُهما: أنَّهُمُ القاعدون بالضَّرر، قالَه ابْنُ عبَّاسِ، ومُقاتلٌ.

والثَّانِي: القاعدون مِن غيْرِ ضرَرٍ، قالَه أبو سُليهان الدِّمشقيُّ.

قَالَ ابْنُ جرير: والدَّرجَةُ: الفَضيلَةُ(١٠).

فأمًّا ﴿ ٱلْحُسَّنَى ﴾: فهي الجنَّةُ فِي نَوْلِ الجماعَةِ (٥٠).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَفَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ عَلَى ٱلْقَعِدِينَ ﴾.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ: القاعدونَ هَاهُنا: غَيْرِ أُولِي الضَّررِ (٦٠).

وقالَ سعِيد بن جبير: همُ الَّذينَ لا عُذرَ لهم (٧).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ دَرَجَاتٍ مِّنْهُ وَمَغْفِرَةً وَرَحْمَةً وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ١٠٠

[النساء: ٩٦].

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٣٧١) من طريق عطاء بن دينار، به.

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ١٣٤).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٩٣).

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير ابن جرير الطبري (٧/ ٣٧٥).

<sup>(</sup>٥) في (ج): الجنة.

<sup>(</sup>٦) رواه الترمذي (٣٠٣٢)، والنسائي في الكبرى (١١٠٥٢) وغيرهم من طريق ابن جريج، عن عبد الكريم، عن مقسم مولى عبد الله بن الحارث، عن ابن عباس رضي الله عنهما. (٧) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥٨٥٥) من طريق عطاء بن دينار، به.

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ دَرَجَنتِ مِنْهُ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: دَرجَاتٍ، [فِي](۱) موضع نصْبٍ بدلًا مِن قوْلِه تعَالى: ﴿ أَجُرًا عَظِيمًا ﴾ وهو مفسِّرٌ للأُجْرِ(٢).

وِفِي الْمُراد بالدَّرجاتِ قُوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها درجاتُ الجنَّةِ، قال ابْنُ مُحيريز (٣): الدَّرجاتُ: سبعونَ درجةً ما بيْنَ كُلِّ درَجَتَيْنِ حُضْرُ الفرس (١٠) الجواد المُضَمَّرِ (٥) سبعين سنةً، وإلى نحوه ذهَبَ مُقاتلٌ (١٠).

والثَّانِي: أنَّ معْنى الدَّرجاتِ: الفضَائِلُ، قاله سعيدُ بْنُ جُبيرٍ.

قالَ قتادَةُ: كان يُقال: الإِسْلَامُ دَرَجَةٌ، والهِجرةُ فِي الإِسْلامِ<sup>(٧)</sup> درَجَةٌ، والجِهادُ فِي الإِسْلامِ (<sup>٧)</sup> درَجَةٌ، والجَهادِ درَجَةٌ (١).

وقالَ ابْنُ زَيْدِ: الدَّرجاتُ: هي السَّبعُ الَّتي ذكرَهَا اللهُ تعَالَى فِي البَراءة» حِين قال: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُصِيبُهُمْ ظَمَأٌ ولَا نَصَبٌ ﴾... إلى قوْلِه: ﴿ وَلَا يَقَطعُونَ وَادِيًا إِلَّا كَتِبَ هَكُمْ بِهِ ﴾ [الآياتان: ١٢٠-١٢١](١٠).

<sup>(</sup>١) من (ف).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٩٣).

<sup>(</sup>٣) في (ج): جرير.

<sup>(</sup>٤) حضر الفرس: ارتفاعه في عدوه، أحضر الفرس يحضر إحضارًا، عداً عدوًا شديدًا.

<sup>(</sup>٥) الفرس المضمر: هو الَّذي أعدَّ إعدادًا للسباق والركض.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل(١/ ٤٠١).

<sup>(</sup>٧) قوله: (في الإسلام) ليس في (ج).

<sup>(</sup>٨) في الأصل: العمل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٩) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٣٧٦) من طريق سعيد بن أبي عروبة، به، بنحوه.

<sup>(</sup>١٠) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٣٧٧) من طريق ابن وهب، به.

---ف إِنْ قِيلَ: مسا الحِكمَـةُ فِي أَنَّ اللهَ تعَسالى ذكَرَ فِي أَوَّلِ السكلامِ درجَـةً، وفِي آخـرِهِ درجَسات؟

فعنه جوابَان:

أحدُهما: أنَّ الدَّرجة الأُولى تفْضيلُ المُجاهدين (١) على القاعدِين مِن أُولِي الضَّرر منزلَةٌ، والدَّرجَاتُ: تفْضِيلُ المُجاهدين على القاعدِين مِن غيْرِ أُولِي الضَّررِ منازلُ كثِيرةٌ، وهذا معْنى قوْلِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والثَّانِي: أنَّ الدَّرجةَ الأُولى درجَةُ المدْحِ والتَّعظِيمِ، والدَّرجَات: منازِلُ الجنَّةِ، ذكرَهُ القاضِي أبو يعْلَى.

قُولُ مُنْ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ تَوَفَّنُهُمُ الْمَلَتَهِكَةُ ظَالِمِيَ أَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُننُمْ قَالُواْ كُنهُمُ الْمَلَتِهِكَةُ ظَالِمِيَ أَنفُسِهِمْ قَالُواْ فِيمَ كُننُمْ قَالُواْ كُناً مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضُ قَالُواْ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللّهِ وَسِعَةً فَنُهَاجِرُواْ فِيهَا فَأُولَتِهِكَ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَمُ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴿ النّهِ } [النساء: ٩٧].

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّنَّهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ ظَالِمِيَّ أَنفُسِهِمْ ﴾.

فِي سبَبِ نُزولِهِا ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّ أُناسًا كانوا بمكَّة قد أقرُّوا(٢) بالإِسْلام، فلمَّا خرَجَ النَّبِيُّ إِلى بدْرٍ لم تدَعْ قُريشٌ أحدًا إِلَّا أُخْرجُوه معَهُم، فقُت ل أولئك الَّذِين أَقَرُوا بالإِسْلام، فنزلَتْ فيهم (٣) هذه الآيةُ، رَواه عكرمَةُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ (١٠).

<sup>(</sup>١) في (ف): للمجاهدين.

<sup>(</sup>٢) في (ت): قروا.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري(٧٠٨٥-٤٥٩٦) بنحوه.

وق ال قت ادة: نزَلَتْ فِي أُن اسِ تكلَّمُ وا بالإِسْ الامِ، فخرجُ وا معَ أبي جهل، فقُتلُ وا يوْمَ بدْرٍ، واعْت ذَرُوا بغيْرِ عُذرٍ، فأبَى اللهُ أن يقبَلَ مِنْهُ مِ (''.
والشَّانِي: أنَّ قوْمًا نافقُ وا يوْمَ بدْرٍ، وارْتَابُ وا، وقال وا: غرَّ هؤلاء دِينُهُ م وأقامُ وا معَ المُشركين حتَّى قُتلوا، فنزَلَتْ فيهِ م ('') هذه الآية، رَواه أبو صالِح عن ابْن عبَّاسٍ (").

> والنَّالِث: أنَّها نزَلَتْ فِي قَوْمِ تَخَلَّفُوا بِعِدَ<sup>(۱)</sup> النَّبِيِّ عَيَّلِيْ، ولم يُحْرجُوا معه، فمَن ماتَ مِنْهُم قبْلَ أَنْ يلْحَقَ بِالنَّبِيِّ عَيَّلِيْ، ضرَبَتِ الملائِكةُ وجْهَهُ ودُبرَهُ، رواه العوفِيُّ عن ابْنِ عبَّاسٍ<sup>(٥)</sup>.

> > وِفِ «التَّوَفِّ» قوْ لانِ:

أحدُهما: أنَّه قَبْضُ الأرْوَاحِ بِالمُوْتِ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، ومُقاتِلٌ.

والثَّانِي: الحشْرُ إِلَى النَّارِ، قالَه الحسَنُ.

قىالَ مُقاتِلٌ: والمُراد بالملائكةِ ملَكُ المؤتِ وحدَهُ (٢). وقىالَ فِي موضع آخَرَ: ملَكُ المؤتِ وأغْوَانُه، وهمْ سِتَّةٌ: ثلاثَةٌ يَلونَ أَرُواحَ المُؤمِنينَ، وثلاثَةٌ يَلون أَرُواحَ الكُفَّارِ (٧).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٣٨٦) من طريق سعيد بن أبي عروبة، به.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) لم أجده.

<sup>(</sup>٤) في (ج): عن.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٣٨٣) من طريق عطية، به.

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل (٢/ ١٢١).

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل (٢/ ٤٦٦).

قَالَ الزَّجَّاجُ: "ظَالِي أَنْفُسِهِم" نصْبٌ على الحَالِ، والمَعْنَى: تَتوقَّاهُم فِي حَالِ ظُلمِهِم أَنفُسِهِم والأصْلُ ظالمينَ؛ لأنَّ النُّون حُذفتِ اسْتخفافًا(''). فأمَّا ظُلمُهُم لِأَنْفُسِهِم، فيُحتمل على ما('' ذُكر فِي قِصَّتِهِم أَرْبعَةُ أَقْوَال:

أحدُها: أنَّه ترْكُ الهِجرةِ.

والثَّانِي: رُجُوعُهم إلى الكُفرِ.

والثَّالث: الشَّكُّ بعْدَ اليقِين.

والرَّابع: إعانةُ المُشركينَ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ فِيمَ كُنُّمُ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: هُوَ سُوالُ تَوْبِيخٍ، والمَعْنَى: كُنتِم فِي المُشركِينَ أَوْ فِي المُسركِينَ أَوْ فِي المُسلمين (٣).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ قَالُواْ كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾.

ق الَ مُقاتِلٌ: كُنَّا مُقهورين فِي أَرْضِ مكَّةَ، لا نستطيعُ أَنْ نُظهرَ (\*) الإِيهانَ، قالتِ الملائِكةُ: ﴿ أَلَمْ تَكُنُّ أَرْضُ اللّهِ وَسِعَةً ﴾ يعْنِي المدينة ﴿ فَنُهَاجِرُوا فِيهَا ﴾ يعْنِي: إليها. وقولُ المَلائكةِ الحُهم يدُلُّ علَى أنَّهُم كانوا يَستطيعُون الهجرة (٥٠).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٩٤).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٩٥).

<sup>(</sup>٤) في (ج): نذكر.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل (١/ ٤٠١).

قُولُه تَعَالَى: ﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ ﴾.

سَبَبُ نُزولِهِا:

أنَّ المُسلمينَ قالُوا في حَقِّ المُستضعفِينَ مِنَ المُسلِمينَ بمكَّةَ: هو لاءِ بمنزلَةِ (١) الَّذِين قُتلوا ببدر، فنزَلَتْ هذه الآيةُ. قالَه مُجاهدٌ (١).

قَالَ الزَّجَّاجُ: ﴿ ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ ﴾ نصبٌ علَى الإسْتِثناءِ مِن [قوْلِه تعَالَى] ("): ﴿ مَأْوَنَهُمْ جَهَنَمُ ﴾ (١).

قالَ أبو سُليهانَ: «المُستضعفون»: ذُوو الأَسْنانِ، والنِّساءُ، والصِّبْيانُ.

قوْلُه تعَالَى: ﴿ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً ﴾؛ أي: لا يقدرونَ على حِيلةٍ في الخُروجِ مِن مكَّةَ، ولا على نفقةٍ، ولا قوَّةٍ.

وفِي قوْلِه تعالى: ﴿ وَلَا يَهْنَدُونَ سَبِيلًا ﴾ قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّهم لا يعرفُونَ الطَّريقَ إلى المدينَةِ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، وعكرمَةُ، ومُجاهِدٌ.

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) انظر: تفسير مجاهد (١/ ١٧١) ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥٨٦٧) عن ابن أبي نجيح، به.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: قولهم، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٩٥).

والشَّانِ: أنَّهم لا يعْرِفُون طريقًا يتوجَّهُ ون إليه، فإنْ خَرَجُوا هلَكُوا، قالَهُ ابْنُ زَيْدٍ.

وفِي ﴿عَسَى ﴾ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّها بمعْنَى الإيجاب، قالَه الحسنُ.

والشَّانِي: أَنَّهَا بِمعْنَى (١) التَّرجِّي، فالمعْنَى: أَنَّهُم يرْجُونَ العفوَ (٢)، قالَه الزَّجَاجُ (٢).

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُهَاجِرٌ فِي سَبِيلِ اللّهِ يَجِدُ فِي الْأَرْضِ مُرَاغَمًا كَثِيرًا وَسَعَةٌ وَمَن يَغُرُجُ مِنْ يَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ مَهُمَّ يُدْرِكُهُ الْمَوْتُ فَقَدٌ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللّهِ وَكَانَ اللّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا النساء: ١٠٠].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ يَجِدُ فِي ٱلْأَرْضِ مُرَاغَمًا ﴾.

قالَ سعِيدُ بنُ جُبيرِ (١)، ومُجاهِدٌ (٥): مُتزَحزَحًا عمَّا يَكره.

وقالَ ابْنُ قُتِيبةَ: المُراغمُ والمهاجَرُ: واحِدٌ، يُقال: راغمْتُ وهاجرْتُ، وأصْلُه: أنَّ الرَّجُل كانَ إِذا أَسْلَم، خرجَ (٢) عن قوْمِه، مُراغمًا [لمُهم] (٧)؛

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٩٥).

<sup>(</sup>٤) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٤٠١)، وابن أبي حاتم في التفسير (٥٨٧٩) من طريق ابن أبي نجيح، به، وعزاه السيوطي في البدر المنشور (٢/ ٢٥٠) لعبيد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٦) في (ف): يخرج.

<sup>(</sup>٧) من (ف).

أي: مغاضبًا للمُم ('')، ومهاجِرًا؛ أي: مقاطِعًا مِنَ المُجرانِ، فقِيل للمذْهب: مُراغم، وللمصيرِ إلى النَّبِيِّ عَيَالِيَّةَ هِجرَةً؛ لأنَّها كانَتْ بِهجرَةً ('') الرَّجُلِ [١٦٣]] قوْمَه (").

## وفي «السَّعةِ» قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّها السَّعةُ فِي الرِّزق، قالَه ابْنُ عبَّاسِ، والجُمهورُ.

والثَّانِي: التمكُّنُ مِن إِظْهارِ الدِّينِ، قالَه قتادَةُ.

قوْلُه تعَالَى: ﴿ وَمَن يَغُرُجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهَاجِرًا إِلَى ٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ، ﴾ اتَّفقوا علَى أنَّه نزَلَ فِي رَجُولِهِ عَلَى أَنَّه نزَلَ فِي رَجُولِ حَرَجَ مُهاجِرًا، فهاتَ فِي الطَّريقِ.

واخْتَلَفُوا فيهِ على سِنَّةِ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّه ضَمْرَةُ بْنُ الْعِيصِ، وكانَ ضريرًا موسِرًا، فقالَ: احْمِلُونِي فحُمل، وهو مريضٌ، فهَاتَ عند التَّنْعِيم، فنزَلَ فيهِ هذا الكلامُ، رواه سالمٌ عنْ سعيدِ بْنِ جُبيرٍ (1).

<sup>(</sup>١) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٢) في الأصل، و(ج): هجرة، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ١٣٤).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ٣٩٨)، ورواه ابسن أبي حاتسم في تفسيره (٥٨٩٠) من طريبق سبالم بين عجبلان الأفطيس، بيه، وعيزاه السيوطي في البدر المنشور (٢/ ٦٥١) لسبعيد بين منصبور، وعبيد بين حمييد.

والشَّانِي: أَنَّه أبو العِيصِ ضَمْرَةُ بْنُ زِنْبَاعِ الخُزَاعِيُّ (۱)، أمرَ أهلَه أن يحمِلُوه على سَريرِه، فلمَّا بلَغَ التَّنعِيمَ، ماتَ، فنزلَ فِيهِ هذَا (۱) ، رَواه أبو بِشِر، عنْ سعيدِ بْنِ جُبيرِ (۱).

والنَّالَث: أَنَّه ابْنُ ضَمْرَةَ الجُندَعِيُّ، مَرِضَ فقالَ لِبنِيهِ: أُخْرِجُونِي مِن مَكَّةَ، فقَدْ قتَلَنِي غَمُّها، فقَالُوا: أَيْنَ؟ فأَوْمَا بيدِهِ نحوَ المدينَةِ، يُريد الهجرة، فخَرجُوا بهِ، فهاتَ فِي الطَّريقِ، فنزَلَ فيهِ هذا، ذكرَهُ ابْنُ إِسْحَاقَ (٤٠).

وقالَ مُقاتلٌ: هو جُندب بْنُ ضَمْرَةٌ (٥٠).

والرَّابِع: أَنَّ اسْمَهُ سَبْرَةُ (١)، فلسًا نـزل قوْلُه تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَوَفَّهُمُ الْمَكَتِهِكَةُ طَالِيقَ أَنفُسِهِمْ ﴾ [النساء: ٩٧]... إلى قوله: ﴿ مُرَغَمًا كَثِيرًا ﴾ قالَ لأهْلِه وهـو مرينض: احْمِلُونِ، فإنِّي مـوسِرٌ، ولي مِنَ المَالِ ما يُبلغني إلى (٧) المدينة، فليًا جـاوزَ الحرَمَ، مـاتَ فنـزَلَ فيـهِ هـذا (٨)، قالَه قتـادَةُ.

<sup>(</sup>١) قيال أبو عمر: والصَّحِيع أنه ضَمرَة لا أَبُو ضَمرَة، انظر: الاستيعاب في معرفة الأصحياب (٧٥٠/٢).

<sup>(</sup>٢) في الأصل،: فنزلت فيه هذا، وفي (ج): هذه الآية، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) رواه البَــَلَاذُري في أنســاب الأشراف (١/ ٢٦٥)، ورواه ابــن جريــر الطــبري في تفســيره (٣/ ٣٩٣)، ورواه أبــو نعيــم في معرفــة الصحابــة (٣/ ١٥٤٧)، والبيهقــي في الكــبرى (١٧٧٦١) بنحـــوه.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو نعيم في معرفة الصحابة (٢/ ٥٨٦) عن محمد بن اسحاق، عن يزيد بن عبد الله بن قسيط أن جندب بن ضمرة الجندعي..الحديث.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل (١/ ٤٠٢)، ولكن قال: جُنْدُب بن حزة بدلًا من ضمرة.

<sup>(</sup>٦) في الأصل، و(ت): سيرة.

<sup>(</sup>٧) في (ت): من.

<sup>(</sup>٨) في (ج): فنزلت فيه هذه الآية.

والخامس: أنَّه رجُلٌ مِن بني كنانَةَ هاجَرَ فهاتَ فِي الطَّريقِ، فسخِرَ منه قومُه، فقالُوا: لا هو بلغَ ما يُريد، ولا أقامَ فِي أَهْلِه حتَّى (١) يُدفن، فنزَلَ فيهِ هذَا، قالَه ابْنُ زيْدٍ.

والسَّادِس: أنَّه خالدُ بْنُ حِزامٍ أخُو حكيمِ بْنِ حِزامٍ، خرَج مُهاجرًا، فَهارَا، فَهاجرًا، فَهاجرًا، فَهاتَ فِي الطَّرِيتِ، ذكرَهُ الزُّبِيرِ بْنُ بِكَّارِ (٢٠).

وقوله تعالى: ﴿ وَقَعَ ﴾ معْنَاه: وَجَبَ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن نَقْصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوةِ إِنْ خِفْئُمُ أَن يَفْدِينَ كَفُرُواْ إِنَّ ٱلْكُونِينَ كَانُواْ لَكُمْ عَدُوًّا مَبِينًا ﴿ النَّهُ اللهِ النَّاسُ } [النساء: ١٠١].

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن نَقْصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوةِ ﴾.

رَوى مُجاهد عن أبي عيّاش الزَّرقي قالَ: كنَّا مع رسول الله عَيْدُ بعُسفانَ، وعلى المشركين خالدُ بن الوليد، فصلَّنَا الظُّهرَ، فقالَ المشركون: لقد أصبْنَا غِرَّةً، لو كنَّا حملنا عليهم وهم فِي الصَّلاة، فنزلت آيةُ القصرِ فيما بيْنَ الظُّهر والعصرِ (٣).

و «الضَّرب فِي الأرْضِ: السَّفر، و « الجُناح »: الإِثْمُ، و «القصر »: النَّقصُ، و «الفتدةُ»: القَتْلُ.

وفِي «القصر» قولانِ:

أحدُهما: أنَّه القصرُ مِن عددِ الرَّكعات.

والثَّانِي: أنَّه القصرُ مِن حُدودِها.

<sup>(</sup>١) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) انظر: جمهرة نسب قريش وأخبارها (ص: ٣٩٣).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٥٨٩٦) من طريق منصور، به.



وظاهر الآية يددُّلُ على أنَّ القصْرَ لا يجوز إِلَّا عنْدَ الخوْفِ، وليس الأمْرُ كذلِك، وإِنَّما نزلتِ الآيةُ على غالبِ أَسْفار رسُولِ الله ﷺ، وأكثرُها لم يخلُ عن خوْفِ العدوِّ.

وقيل: إِنَّ قَوْلَه: ﴿ أَن نَقَصُرُوا مِنَ ٱلصَّلَوْةِ ﴾ كلامٌ تَسَامٌ. وقوْلَه تعسالى: ﴿ إِنَّ خِفْتُمْ ﴾ كلامٌ مُبتدأ، ومعنساه: وإِنْ خِفتهم.

[١٦٣/ب] واخْتلَفَ العُلماء هل صلاة المُسافر ركعتَيْنِ مقْصُورة أمْ لا؟

فق الَ قَوْمٌ: ليست مقصورةً، وإِنَّها فَرْضُ الْسَافِرِ ذلِك، وهو قولُ الْسَافِرِ ذلِك، وهو قولُ الْسِنِ عُمرَ، وجابِرِ بْنِ عبدِ الله، وسعيدِ بْنِ جُبير، والسُّدِّيِّ، وأبي حنيفة (۱).

فعلى هذا القولِ قبطرُ الصَّلاةِ أن تكونَ ركعةً، ولا يجوز ذلك إِلَّا بوجود السَّفر والخوفِ؛ لأنَّ عند هؤلاء أنَّ الرَّكعتيْنِ فِي السَّفر إِذَا لم يكن فيه خوْفٌ تمامٌ غيرُ قبطرٍ.

واحْتجُوا بها رَوى ابْنُ عبَّاسٍ أنَّ النَّبِيَّ عَيَّةٌ صلَّى بذي قَرد، فصفً النَّاسَ حُلْفَه صفَّى بذي قَرد، فصفً النَّاسَ خلْفَه صفَّى بن صفَّا خلْفَه وصفًا مُوازي العدوِّ، فصلَّى بالَّذِين خلْفَه ركعةً، ثُمَّ انْصرَفَ هؤلاء، إلى مكان هؤلاء، وجاءَ أولئك فصلَّى بهم ركعةً، ولم يقضوا<sup>(۱)</sup>.

وعنِ ابْنِ عبَّ اسٍ أنَّ ه قَـالَ: فرضَ اللهُ الصَّـلاةَ عـلى لِسـان نبيَّكـم فِي

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع (١/ ٩٣).

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد في مسنده (۱/ ۲۳۲ - ٥/ ۱۸۳ - ٥/ ۳۸٥)، والنسائي (۱۵۳۳)، وفي الكبرى (۲۸۷ - ۱۹۳۵)، وابن خزيمة في صحيحه (۱۳٤٤)، وابن حبان في صحيحه (۲۸۷۱) وابن حبان في صحيحه (۲۸۷۱) وغيرهم من طرق عن سفيان الثوري، عن أبي بكر بن أبي الجهم العدوي، عن عبيد الله بن عبد الله ، به بنحوه.

الحيضَرِ أَرْبِعًا، وفي السَّفر ركعتَيْنِ، وفي الخوْفِ ركعَةً (١).

والشَّانِي: أنَّها مقصورةٌ، وليست بأصْلِ، وهو قولُ مُجاهد، وطَاوس، وأَحَدَ<sup>(٢)</sup>، والشَّافِعيِّ<sup>(٢)</sup>.

قال يعلى بْنُ أُميَّة: قلتُ لِعمرَ بْنِ الخطَّابِ: عجِبْتُ مِن قصر النَّاسِ السِوْمَ، وقد أَمِنُوا، وإنَّما قال الله تعالى: ﴿ إِنْ خِفْتُمْ ﴾ فقال عُمرُ: عجِبتُ مِمَّا عجبتَ منه، فذكرْتُ ذك لِرسُول الله ﷺ، فقال: «صَدَقَةٌ تَصَدَّقَ اللهُ بِهَا عَلَيْكُمْ، فَاقْبَلُوا صَدَقَتَهُ» (١٠).

فَضُلٌ ۗ

وإِنَّمَا يجوزُ للمُسافر القصرُ إِذَا كَانَ سفرُهُ مُبَاحًا، وبِهذَا قَالَ مَالَكُ (٥)، والشَّافعِيُ (١)، وقالَ أبو حنيفةَ: يجوزُ له القصرُ فِي سفَر المعصيةِ (٧).

فَأَمَّا مُدَّةُ الإِقامة الَّتِي إِذَا نَوَاها أَتَمَّ الصَّلاةَ، وإِنْ نَوى أقلَّ منها، قصر: فقالَ أصحابُنا: إقامةُ اثنين وعشرين صلاةً (^^).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۸۷).

<sup>(</sup>۲) المغني (۲/ ۱۰۸).

<sup>(</sup>٣) الأم (١/ ٩٧١).

<sup>(</sup>٤) رواه ومسلم (٦٨٦).

<sup>(</sup>٥) التبصرة (٢/ ٤٦١).

<sup>(</sup>۲) الحاوي (۱/۲۲۷).

<sup>(</sup>٧) بدائع الصنائع (٢/ ٩٤).

<sup>(</sup>٨) المذهب إذا نسوى الإقامة في بلد أكثر من إحدى وعشريس صلاة أتسم، وإلا قسر، وهذا إحدى الروايات عن أحمد اختارها الخرقي وأبو بكر، قال ابن قدامة في الكافي (١/ ٣١٠): هي المذهب. وقال في المغني (٢/ ٢١٥): هذا المشهور عن أحمد. وانظر: الإنصاف في معرفة الراجع من الخلاف (٢/ ٣٢٩).

وقالَ أبو حنيفة: خمسةَ عشَرَ يوْمًا(١).

وقالَ مالِكٌ (٢)، والشَّافعِيُّ (٣): أربعة أيَّام.

قُولُ مَ نَعَالَى: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمَّتَ لَهُمُ الصَّكَوْةَ فَلْنَقُمْ طَآبِفَةٌ مِّنْهُم مَعَكَ وَلْيَأْخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا فَلْيَكُونُواْ مِن وَرَآبِكُمْ وَلْتَأْتِ طَآبِفَةُ اُخْرَك لَمْ يُصَكُواْ فَلْيُصَلُّواْ مَعَكَ وَلْيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتُهُمْ وَ وَ ٱلَّذِينَ كَفُرُواْ لَوَ تَغْفُلُونَ عَنْ أَسْلِحَتِكُمْ وَأَمْتِعَتِكُو فَيَعِيلُونَ عَلَيْكُمْ مَيْلَةً وَحِدَةً وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِنْ كَانَ بِكُمْ أَذَى مِن مَطْرٍ أَوْ كُنتُم مَرْضَى أَن تَضَعُواْ أَسْلِحَتَكُمْ أَوَخُذُواْ حِذْرَكُمْ أَ إِنْ أَلِنَهُ أَعَدَ لِلْكَنْفِرِينَ عَذَابًا مُهِينَا آنَ ﴾ [النساء: ١٠٢].

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّكَاوَةَ ﴾.

سبَبُ نُزولِهَا:

أنَّ المُشركين لما رأوُا النَّبِيَّ عَلَيْهُ، وأصحابَهُ قد صلُّوا الظُّهرَ، نَدِمُوا إِذْ لم يكبُّوا عليهم، فقالَ بعضُهُم لبعض ('': دَعُوهم فإنَّ لهم صلاةً هي أحَبُّ إليهم مِن آبائِهم وأبْنائِهم، يعنونَ العصرَ، فإذا قاموا فشدُّوا عليهم، فليًا قامُوا إلى صلاةِ العصر، نزَلَ جِبريلُ بِهذه الآيةِ. رواه أبو صالح عن ابْنِ عبّاس (6).

<sup>(</sup>١) بدائع الصنائع (١/ ٩٧).

<sup>(</sup>٢) المدونة (١/ ٢٠٧).

<sup>(</sup>٣) الحاوى (٢/ ٣٧١).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٤٣٨)، والحاكم في المستدرك (٣/ ٣٠) من طريق عكرمة، به، وقال: صحيح على شرط البخاري ولم يخرجاه، وانظر: أسباب النزول(ص: ١٨٠).

قوْلُ تعَالى: ﴿ وَإِذَا كُنتَ فِيهِمَ ﴾ خِطابٌ للنَّبِيِّ عَلَيْهَ، ولا يدُلُّ علَى أنَّ الحُكمَ مقْصورٌ عليه، فهو كقوْلِه تعالى: ﴿ خُذِمِنْ أَمْوَلِمِ مَصَدَقَةً ﴾ [التوبة: ١٠٣]. وقال أبو يوسف: لا تجوزُ صلاةُ الخوفِ بعدَ النَّبِيِّ عَلَيْهُ، والهاءُ والمِيمُ مِن (١) ﴿ فيهم " تعودُ على الضَّاربين فِي الأرْض (٢).

قُولُه تعالى: ﴿ فَأَقَمْتَ لَهُمُ ٱلصَّكَوْةَ ﴾؛ أي: ابْتدأْتَهَا، ﴿ فَلَنَقُمْ طَآيِفَةُ مِّنَا إِنْهَ الْمُعَلَ ﴾ ومثلُه: ﴿ وَإِذَا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا ﴾ [البقرة: ٢٠].

﴿ وَلَيْأَخُذُوا أَسْلِحَتُهُم ﴾ فيهم قولان:

أحدُهما: أنَّهُمُ الباقون (٣)، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والشَّانِي: أنَّه مُ المصلُّون معَهُ، ذكرَهُ أَبْنُ جريرٍ، قالَ: وهذَا السَّلاحُ [١٦٤/أ] كالسَّيفِ، يتقلَّده الإنْسانُ، والخِنجر يشدُّه إلى ذِراعِه (١٠).

قَوْله تعالى: ﴿ فَإِذَا سَجَدُواْ ﴾ يعْنِي المُصلِّين معَهُ.

﴿ فَلْيَكُونُوا ﴾ فِي الْمُشار إليهم قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّهم الطَّائفةُ الَّتي لم تصلِّ، أُمرتْ أن تحرِسَ الطَّائفة (٥)

المصلِّيةَ، وهذا معنى قولِ ابْنِ عبَّاسٍ.

والثَّانِي: أنَّهُمُ المُصلُّون معه، أُمروا إِذا سجَدُوا أن ينْصَرِفُوا إِلى الحَرَس.

واختلف العُلماءُ كيف ينْصرِ فُون بعد السُّجودِ؟

<sup>(</sup>١) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٢) المبسوط (٢/ ٤٥)، بدائع الصنائع (١/ ٢٤٢).

<sup>(</sup>٣) في (ج): المنافقون. تصحيفًا.

<sup>(</sup>٤) تفسير ابن جرير الطبري (٧/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ج).

فق الَ قومٌ: إِذا أَيْمُوا معَ الإِمام ركعةً أَيْمُوا لأَنْفُسِهِم ركعةً، ثم سلَّموا وانْصرفُوا، وقد تمتْ صلاتُهُم.

وقالَ آخرون: ينصرفُون عن ركعةٍ، واختلف هؤلاء، فقالَ بعضُهُم: إذا صلُّوا مع الإِمام ركعةً وسلَّموا، فهي تُجزئِهُم.

وق الَ آخرون منهم أبو حنيفة: بل ينْصَرِفُون عن تلك الرَّكعةِ إلى الحَرَس وهم على صلاتِهم، فيكونونَ فِي وجهِ العدوِّ مكانَ الطَّائفةِ التي لم تُصلِّ، وتأتِي تلك الطَّائِفةُ(۱).

## واخْتلفوا فِي الطَّائفةِ الأُخرى:

فقالَ قومٌ: إِذا صلَّى بِهِمُ الإمامُ أطالَ التَّشهدَ حتَّى يقضوا(٢) الرَّكعةَ الفائِتةَ، ثم يسلِّم بِهم.

وقال آخرونَ: بل يُسلِّم هوَ عند فراغِه مِنَ الصَّلاةِ بِهِم، فإذا سلَّم قضَوْا ما فاتَهُم.

وق ال آخرون: بلى يُصلِّى بالطَّائفةِ الثَّانيةِ ركعَةً ويُسلِّم هو، ولا تُسلِّم هي، ولا تُسلِّم هي، بل ترجِعُ إلى وجهِ العدوِّ، ثُمَّ تجيءُ الأُولى، فتقْضِي ما بقِي مِن صلاتِهَا وتُسلِّم، وتمضي وتجيء الأُخرى، فتتُمُّ صلاتَها، وهذا مذهبُ أبى حنيفة (٣).

<sup>(</sup>١) انظر: المبسوط (٢/ ٤٧).

<sup>(</sup>٢) في (ج)، و(ف): يقضون.

<sup>(</sup>٣) انظر: المصدر السابق.

قُوله تعالى: ﴿ وَلَيَأْخُذُواْ حِذْرَهُمْ وَأَسْلِحَتَهُمْ ﴾. (قالَ ابْنُ عبَّاسِ: يُريد الَّذِين صلُّوا أَوَّلًا)(١).

وق الَ الزَّجَّاجُ: يجوزُ أن يُريدَبه الَّذين (٣) وُجاهَ العدوِّ؛ لأنَّ المصلِّ غيرُ مقاتِل، ويجوز أن يكونَ (٣) الجهاعة أُمروا بحمل السِّلاحِ؛ لأنَّه أرْهبُ للعدوِّ، وأُحْرى أن لا يقدم واعليهم (١).

و «الجناح»: الإِثْمُ، وهو من: جنحت: إذا عدلت عن المكانِ، وأخذتُ جانبًا عن القصدِ. والمعنى: أنَّكم إذا وضعتُم أسلِحتكُم، لم تعدلوا عن الحقِّ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ إِن كَانَ بِكُمَّ أَذَى مِن مَّطَرٍ ﴾.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: رخَّىص لهم في وضْعِ (٥) الأسلِحة لِثقلِها على المريض وفي المطر، وقال: ﴿ وَخُذُواْ حِذْرَكُمُ ﴾ كي لا يتغفَّلُوكم (١).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوْةَ فَأَذْكُرُواْ اللَّهَ قِينَمَا وَقُعُودًا وَعَلَىٰ جُنُوبِكُمُ فَإِذَا ٱطْمَأْنَنَتُمْ فَأَقِيمُواْ ٱلصَّلَوْةَ ۚ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا ﴿ النساء: ١٠٣].

<sup>(</sup>١) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) في (ف): تكون.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٩٧).

<sup>(</sup>٥) في (ج): موضع.

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٤٥٩٩) من طريق سعيد بن جبير بلفظ: «عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَوْفٍ كَانَ جَرِيحًا»، وكذلك رواه النسائي في الكبرى (١١٠٥٦)، وابن خزيمة في صحيحه (١٣٦٩)، والحاكم في المستدرك (٢/ ٣٠٩)، وقال: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه.

قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ يعني: صلاةَ الخوف، و﴿ قَضَيْتُمُ ﴾ بمعنى: فرغتم.

قُولُه تَعَالى: ﴿ فَأَذْكُرُواْ ٱللَّهَ ﴾.

فِي هذا الذِّكر قوْلَانِ:

أحدُهما: [أنَّه](١) الذِّكرُ للهِ فِي غير (١) الصَّلاةِ، وهذا قولُ ابْنِ عبَّاسٍ، والجُّمهور، قالوا: وهو التَّسبيح، والتَّكبير، والدُّعاء، والشُّكرُ.

والشَّانِي: أَنَّه الصَّلاةُ، فيكون المعنى: فصلُّوا قيامًا، فإن لم تستطيعوا فقعودًا، فإنْ لم تطيقوا (٣) فعلى جنوبكُم، هذا قوْلُ ابْن مسْعُودِ(١٠).

[١٦٤/ب] وفي المرادب «الطَّمأنينة» قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّه الرُّجوعُ إلى الوطن عن السَّفرِ، وهو قولُ الحسَنِ، وجُاهيد وقتادةً.

والشَّانِي: أَنَّه الأمنُ بعْدَ الخوْفِ، وهوَ قوْلُ السُّدِّيِّ، والزَّجَّاجِ، وأبي سُليهان الدِّمشِقيِّ.

وفي «إِقامة الصَّلاةِ» قولانِ:

أحدهما: إتمامُها، قالَه مُجاهدٌ وقتادَةُ والزَّجَّاجُ وابْنُ قُتيبةَ (٥٠).

والشَّانِي: أَنَّه إِقامةُ رُكوعِها وسجودِها، وما يجِبُ فيها مِمَّا قديُـتْرَكُ<sup>(١)</sup> فِي حالةِ الخوْفِ، هذا قوْلُ السُّـدِّيِّ.

<sup>(</sup>١) من (ت)، وبقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) في (ج): تستطيعوا.

<sup>(</sup>٤) في (ت): ابن عبَّاس.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ٩٩)، وغريب القرآن (ص: ٣١)، ولكن قال: إدامتها لأوقاتها.

<sup>(</sup>٦) في (ج): ترك.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ كَانَتُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَّا ﴾؛ أي: فرضًا.

وفِي «الموقوتِ» قوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه بمعنى المفروضِ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، ومُجاهِدٌ، والسُّدِّيُ، وابْنُ زيْدٍ.

والشَّانِي: أَنَّـه (١) الموقـتُ فِي أوقـات معلومـةٍ، وهـوَ قـوْلُ ابْـنِ مسْعُودٍ، وقـدَادةَ، وزيْـدِ بْـنِ أَسْـلَم، وابْـنِ قُتيبـةَ (٢).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَهِنُواْ فِي ٱبْتِغَآءِ ٱلْقَوْمِ ۚ إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ مَا لَا يَرْجُونَ كَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا عَكِيمًا ﴿ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلُمُونَ وَرَرْجُونَ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا عَكِيمًا ﴿ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلُمُونَ مَنَ ٱللَّهِ مَا لَا يَرْجُونَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا عَكِيمًا ﴿ يَأْلُمُونَ كُنُهُ اللَّهُ عَلِيمًا عَكِيمًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمًا عَكِيمًا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَي اللَّهُ عَلِيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيمًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيمًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيمًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيمًا عَلَيمًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهًا عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونُونَ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُونُ اللَّهُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُونَا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَالِكُونَا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُونُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُونُوا عَلَيْكُوا عَلِي عَلَيْكُوا عَلَيْكُونُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَالْعُلِي عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَيْكُوا عَلَا عَلَيْكُوا عَلَا

قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَهِمُواْ فِي ٱبْتِغَآءِ ٱلْقَوْمِ ﴾.

قَالَ أَهْلُ التَّفْسيرِ: سبَّبُ نُزولِهَا:

أنَّ النَّبِيِّ ﷺ أَمَرَ أصحابَهُ لَّا انْصَرَفُوا مِن أُحد أن يسيروا فِي أثرِ أبي سُفيانَ وأصحابِهِ، فشكوا ما يهم مِنَ الجراحات، فنزلَتْ هذه الآيةُ (٣).

قال الزَّجَّاجُ: ومعنى «تَهِنُوا»: تضعفُوا، يُقال: وَهَنَ يَهِنُ: إذا ضَعُفَ، وكلُّ ضَعْفِ فهو وَهْنُ (١٤)(٥).

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ١٣٥).

<sup>(</sup>٣) انظر: تفسير مقاتل (١/ ٤٠٤)، ورواه ابن جريس الطبري في تفسيره عن قتادة والسدي وابن زيد (٧/ ٤٥٣ - ٤٥٤).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: وكل وهن فهو ضعف، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٠٠).

Q

و «ابْتَغَى القوْمَ»: طلَبَهُم بالحرْبِ. و «القوم» هَاهُنا: الكُفَّار.

قوْلُه (۱): ﴿إِن تَكُونُواْ تَأْلَمُونَ ﴾؛ أي: تُوجَعون، فإنَّهم يجِدُون مِنَ الوجع بها ينالهم مِنَ الجِرَاحِ والتَّعب، كما تجِدُون، وأنْتُم مع ذلك ترْجُون ما لا يرْجُونَ.

وفي هذا الرَّجاء قولَانِ:

أحدُهما: أنَّه الأمَلُ، قالَه مُقاتِلٌ.

قالَ الزَّجَّاجُ: وهو إِجماع أهل اللغة الموثوق بعلْمِهم (٢).

والثَّانِي: أنَّه الخوْفُ، رَواه أبو صالح عنِ ابْنِ عبَّاسٍ.

ق الَ الفرَّاءُ: ولم نجِدِ<sup>(٣)</sup> الخوفَ بمعْنَى الرَّجاءِ إِلَّا ومعه جحْدٌ، [فإذا كان كذلِك كان الخوْفُ على جِهة الرَّجاءِ والخوف، وكانَ الرَّجاءُ كذلِك] (١)؛ كقول متعالى: ﴿ مَّالَكُو لَا نَرْجُونَ لِلَّهِ وَقَالًا ﴾ [نوح: ١٣]، وقول ه: ﴿ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ ﴾ [الجاثية: ١٤] قال الشَّاعر (٥) [من الرجز]:

لَا تَرْتَجِي حِينَ تُلَاقِي الَّذَائِدَا أَسَبْعَةً لَاقَتْ مَعًا أَمْ وَاحِدَا

<sup>(</sup>١) ليست في (ت)، و (ج).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٣) في (ج): يوجد.

<sup>(</sup>٤) من المطبوع.

<sup>(</sup>٥) الرجز لأبي محمد الفقعسي في التنبيه والإيضاح (٢/ ٣٨)؛ وهو أيضًا في معاني القرآن؛ للفراء (١/ ٢٨٩)، والأضداد (ص: ١١)، والتبيان (٣/ ٣١٥).

وقال الهُذليُّ(١)[من الطويل]:

إِذَا لَسَعَتْهُ النَّحْلُ لَمْ يَرْجُ لَسْعَها (٢)

ولا يجـوز رَجَوْتُكَ وأنـت تريـد خِفْتُكَ، ولا خِفْتُكَ وأنـت تريـد رَجَوْتُكَ. رَجَوْتُكَ.

قَالَ الزَّجَاجِ: وإِنَّمَا اشتمل الرجاء على معنى الخوف؛ لأنَّه أمل قد يخاف أن لا يُتمَّرُنُ.

فعلى القول<sup>(٥)</sup> الأوَّل يكون المعنى: ترجون النصرَ وإِظهارَ دينِكُم [والجنة](٢). وعلى الثَّانِي: تخافون من عذاب الله ما لا يخافون.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّا أَنَرْلُنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِئَابَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَاۤ أَرَىٰكَ ٱلْكِئَابَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَاۤ أَرَىٰكَ ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِلَّخَآ بِنِينَ خَصِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٠٥].

<sup>(</sup>۱) البيـت لأبي ذُويـب في مجـاز القـرآن (۱/ ۲۷۵)، وكتـاب فيـه لغـات القـرآن (ص: ۱۰۸)، وإصــلاح المنطــق (ص: ۱۲۱)، وتفســير ابــن جريــر الطــبري (۱۲/ ۱۲۱–۲۹۷/۲۹۷).

<sup>(</sup>٢) وعجزه: (وَخَالَفَهَا فِي بَيْتِ نُـوْبٍ عَوامِلٍ)، و(عواصل) رواية معاني القرآن؛ للفراء، ويروى أيضًا: (عواسل)، والعواسل: النحل التي تصنع العسل، أو ذوات العسل، والنوب من النحل: ذباب العسل شُمِّيت نوبًا؛ لأنها تضرب إلى السواد. وقيل: لأنها ترعى ثم تنوب، تشبيهًا بنوبة الناس والرجوع المرة بعد المرة. انظر: التاج (ن وب).

<sup>(</sup>٣) نسبه الأزهري في تهذيب اللغة (٤/ ٤٤) لأبي ذؤيب، وانظر: لسان العرب (١٤/ ٣٠٩).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه(٢/ ١٠٠).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٦) من (ت)، و(ج).

قُولُه تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٓ إِلَيْكَ ٱلْكِكَنَبَ بِٱلْحَقِّ ﴾. فِي سَبَبِ نُزولِهِا ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّ طُعمة بُن أُبيْرِق سرَقَ دِرعًا لِقتادة بنِ التُعْمانِ، وكانَ اللَّرعُ فِي جِرَابِ فيهِ دقيقٌ، فجعَلَ الدَّقِيقُ ينتَثِرُ من خَرْقِ [في] (١١ الجِرَابِ، اللَّرعُ فِي جِرَابِ فيهِ دقيقٌ، فجعَلَ الدَّقِيقُ ينتَثِرُ من خَرْقِ [في] (١١ الجِرَابِ، اللَّهُ ودِ، فالْتَمسْتُ الدِّرعَ عند طُعمة، فلم تُوجدْ (٢٠ عندَهُ، وحلَفَ: مَالِي بِهَا علْمٌ، فقَالَ أَصْحَابُها: بلَى واللهِ القَدْدخلَ عليْنَا فأخذَها، وطلبْنَا أثررَهُ حتَّى دخلَ دارَهُ، فرَأَيْنَا أَسْرَ الدَّقيق حتَّى انْتهوا إلى منزل أثرَ الدَّقيق، فلمَّ حلَف تركُوه، واتبعوا أثرَ الدَّقيق حتَّى انْتهوا إلى منزل أثرَ الدَّقيق من فأخذُوهُ، فقال: دفعَها إليَّ طُعمةُ (٣)، فقالَ قوْمُ طُعمة : انْطَلِقُوا إلى رسُولِ اللهِ عَلَيْهُ النَّهُ اللهِ عَن صَاحِبِنَا فإنَّه بريءٌ، فأتَوْه فكلَّموه فِي ذلك، وأن يُعاقِب (١٠) اليهوديّ، فنزلَتْ هذه الآياتُ كلُها. رواه أبو فهَمَ مالح عن ابن عباس (٥٠).

والشَّانِي: أنَّ رجلًا مِنَ اليهود، اسْتَوْدَعَ طُعمةَ بْنَ أُبِيرِق دِرْعًا(١)، فالتَّا خافَ اطَّلاعَهم عليْها، ألْقاها فِي دَارِ أَبِي مُلَيْلِ(٧) الأنْصاريِّ،

<sup>(</sup>١) من (ت)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) من قوله: (عند رجل من اليهود)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٣) في (ج)، و(ف): دفعتها إلى طعمة.

<sup>(</sup>٤) في (ف): ويعاقب.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره(٧/ ٦٣ ٤)من طريق العوفي.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٧) في (ف): مليك.

فجادَلَ قوم طُعْمة عنه ، وأتوا إلى (١) النَّبِي ﷺ ، فسَأَلُوه أَنْ يُبَرَئه ، ويكذَّبَ النَّبِي ﷺ ، فسَأَلُوه أَنْ يُبَرَئه ، ويكذَّبَ اليهوديَّ، فنزلَتِ الآياتُ. هذا قولُ السُّدِّيِّ (٢) ، ومُقاتل (٣).

والثَّالث: أنَّ مَشرُبة رفاعة بنن زيد نُقبت، وأُخذ طعامُه وسلاحُه، فاتهِم به بنو أُبيرق، وكانوا ثلاثة: بشير، ومبشِّر، وبشر، فذهب قتَادة بننُ النُّعهانِ إِلَى النَّبِيِّ عَيِّلِيْ فقالَ: يا رسُولَ الله! إِنَّ أَهْلَ بيْتٍ مِنَّا فيهم جَفاءٌ نَقَبُوا مَشرُبة لِعمِّي رفاعة بنن زيْد، وأخذُوا سِلاحَه، وطعامَه، فقال: أنظرُ فقَبُوا مَشرُبة لِعمِّي رفاعة بنن زيْد، وأخذُوا سِلاحَه، وطعامَه، فقال: أنظرُ في ذلك، فذهب قومٌ مِن قومٍ بني أُبيرق إلى النّبي عَيِّلَة، فقالوا: إِنَّ قتادة بننَ النُّعهان، وعمَّه [رفاعَة] (۱) عمَدُوا إلى أهل بيْتٍ مِنَّا فرمَوْهُم (۱) بالسَّرقة وهم أهْلُ (۱) بيتِ إِسْلامٍ وصَلاحٍ، فقالَ النّبِي عَيِّة لِقتادَة: رمَيْتَهُم بالسَّرقة على غير بيّنة إ فنزكَتْ هذه الآياتُ. قالَه قتادَة بن النُّعهان (۷).

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره(٧/ ٤٦٦) من طريق أسباط بن نصر، به.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل(١/٤٠٤).

<sup>(</sup>٤) من (ف)

<sup>(</sup>٥) في (ت)، و (ج)، و (ف): يرمونهم.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج).

<sup>(</sup>۷) رواه الترمذي في جامعه (٣٠٣٦)، والطبري في تفسيره (٧/ ٤٥٨)، ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٩/ ٥٨)، والحاكم في المستدرك في تفسيره (٩٣٣)، والحاكم في المستدرك (٤٢٦/٤) من طرق عن محمد بن سلمة اخراني، عن محمد بن إسحاق، عن عاصم ابن عمر بن قتادة، عن ابيه، عن جده قتادة، به، بنحوه.

قال الترمذي: هذا حديث غريب، لا نعلم أحدًا أسنده غير محمد بن سلمة، وروى يونس بن بكير، وغير واحد هذا الحديث عن محمد بن إسبحاق، عن عاصم بن عمر بن قتادة مرسل، لم يذكروا فيه: عن أبيه، عن جده. أه

و «الكِتابُ»: القُرآنُ. و «الحَقُّ»: الحُكمُ بالعدْلِ.

﴿ لِتَحَكُّمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ ﴾؛ أي: لتقضي (١) بينهُم.

وِفِي قَوْلِهِ تَعَالَى: ﴿ مِمَا أَرَبُكَ أَلَّهُ ﴾ قَوْلَانِ:

أحدهما: أنَّه الَّذي علَّمه، والَّذي علَّمه أن لا يقبلَ دعوى أحدِ على أحدِ إلَّا ببُرهانِ.

والنَّاني: أنَّه ما يؤدي إليه اجتهادُه، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٢).

قُولُـه تعَـالى: ﴿ وَلَا تَكُن لِلْخَآمِنِينَ خَصِيمًا ﴾ قَـالَ الزَّجَـاجُ: لا تكـن مخاصـيًا، ولا دافعًـا عـن (٣) خائـن (١٠).

واخْتلفوا هل خاصم عنه أم لا؟

على قولين(٥):

أحدهما: أنَّه قام خطيبًا فعذَّره. رواه العوفيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسِ.

والثَّاني: أَنَّه همَّ بذلك، ولم يفعلْه، قالَه سعيدُ بْنُ جُبيرٍ، وقتادَةُ.

قالَ القاضي أبو يعلى: (وهذه الآيةُ)(١) تدُلُّ على أنَّه لا يجوز لأحدِ أن يُخاصِمَ عن غيره في إِثباتِ حقَّ أو نفْيهِ، وهو غير عالم بحقيقة أمره؛ لأنَّ الله تعالى عاتَبَ نبيَّهُ على مثل ذلك.

<sup>(</sup>١) في (ج): تقضى.

<sup>(</sup>٢) النكت والعيون (١/ ٥٢٨).

<sup>(</sup>٣) في (ج): من.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٠١).

<sup>(</sup>٥) في (ج): فيه قولان.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَٱسْتَغْفِرِ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا الله ﴾ [النساء: ١٠٦]. قوله تعالى: ﴿ وَٱسْتَغْفِرِ ٱللَّهَ ﴾.

فِي الَّذِي أُمر(١) بالاسْتغْفَارِ مِنه قولانِ:

أحدهما: أنَّه (٢) القِيامُ بعذْر (٣).

والثَّانِي: أنَّه العزْمُ على ذلِك.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ الَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ ۚ إِنَّ اللّهَ لَا يُحِبُ مَن كَانَ خَوَّانًا أَشِمًا اللهِ مَن يَعْدَمُ وَاللّهُ مَن كَانَ خَوَّانًا أَشِمًا اللهِ مَنْ يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللّهِ وَهُوَ مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ الْفَوْلِ وَكَانَ اللّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطًا اللهِ اللهِ النساء: ١٠٨،١٠٧].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَلَا يُجَدِلْ عَنِ ٱلَّذِينَ يَغْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ ﴾؛ أي: يُخوِّنونَ أَنفُسَهُمْ ، أي: يُخوِّنونَ أَنفُسَهُمْ ، فيجعلونها خائِنةً بارْتِكابِ الخِيانةِ.

قَالَ عِكرِمَةُ: والمُراد بهم: طُعمة بن أُبيرق، وقومُه الَّذين جادلُوا عنهُ(١٠).

وفي حديث العوفي عن إنن عبّاس قال: انطلَق نفرٌ من عشيرة طُعمة ليْكًا إلى رسول الله ﷺ، فقالُوا: إِنَّ صاحبَنَا بري مُون. [١٦٥/ب]

و «الاستخفاء»: الاستتار، والمعنى: يستترون من الناس لئلًا يطَّلعوا(١) على خيانتِهم وكذِيهم، ولا يستترون من الله، وهو معهم بالعلم. وكلُّ ما

<sup>(</sup>١) في (ج)، (ف): أمره.

<sup>(</sup>٢) في (ج): على أنه.

<sup>(</sup>٣) في (ج)، و(ف): بعذره.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٤٦٨) من طريق ابن جريج، به.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٦٣).

<sup>(</sup>٦) في (ج)، و(ف): يطلعون.

فُكِّر فيه، أو خيض (١) فيه بليْلِ، فقد بُيِّتَ.

وجمه ور العلماء على أنَّ المشارَ إليه بالاستخفَاء والتبييت، قومُ طُعمةً. والَّذي بيَّتوا: احْتِيالهُم فِي براءَةِ صاحبِهِم بالكذِب.

وق الَ الزَّجَ اجُ: هوَ السَّارِقُ نفسُهُ، والَّذِي بيَّتَ أَنَّه قال: أرْمِي اللهوديَّ بأنَّه سارقُ الدِّرع، وأحلِفُ أنِّ لم أسرقْها، فتُقبلَ يَمِيني، ولا تُقبل يمينُ اليهوديِّ (٢).

قوله تعَالى: ﴿ هَنَأَنتُمْ هَتَوُلآءِ جَندَلْتُمْ عَنْهُمْ ﴾.

قال الزَّجَّاجُ: «هَا» للتَّنبيهِ، وأُعيدتْ فِي «أُولَاء»(٣).

والمعْنَى: هَا أَنْتُم الَّذِين جادلْتُم. و «المجادلة، والجدال»: شدَّةُ المخاصمة، و «الجَدْلُ»: شدَّةُ الفتل(١٠). والكلام يعودُ إلى مَنِ احْتجَّ عنِ السَّارق.

فأمَّا قوْلُه: ﴿عَنْهُمْ ﴾ فإنَّه عائِدٌ إلى السَّارقِ. و﴿عَلَيْهِمْ ﴾ بمعنى «لهم». و«الوكيل»: القائِمُ بأمْرِ مَن وكَّله. فكأنَّه قال: مَن [ذَا](٥) الَّذي يتوكَّلُ لهم منكم في خُصومةِ ربِّم؟!

<sup>(</sup>١) في (ج): وخيض.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٠٢).

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٤) في (ت): القتل.

<sup>(</sup>٥) من (ف).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ سُوَّءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ، ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ١١٠].

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ وَمَن يَعْمَلْ سُوَّءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ, ﴾.

اخْتلفوا فِي [سببِ](١) نُزولِها علَى ثلاثَةِ أَقُوَالٍ:

أحدها: أنَّها نزلَتْ خِطابًا للسَّارقِ، وعَرْضًا للتَّوبة عليه. رواه أبو صالح عن ابْنِ عبَّاسِ، وبه قال ابْنُ زيْدٍ، ومقاتل (٢).

والثَّانِي: أَنَّهَا للَّذين جادلوا عنه مِن قَوْمِه، رواه (٣) العوفِيُّ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ. والثَّالث: أَنَّه عُنِي بِها كلُّ مُسيءٍ ومُذْنبٍ. ذكرَهُ أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ. وإطْلاقُها لا يمنع (١) أنْ تكُونَ نزلَتْ علَى سبَب (٥).

وفي هذا السُّوءِ ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه السَّرقةُ.

والثَّانِي: الشِّركُ.

والثَّالث: أنَّه كُلُّ ما يأثم به.

وفي هذا الظُّلم قوْلانِ:

أحدُهما: أنَّه رمي البريء بالتُّهمةِ.

والثَّانِي: ما دُون الشِّرْكِ.

<sup>(</sup>١) من (ف).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (١/ ٤٠٦).

<sup>(</sup>٣) من قوله: (أبو صالح عن ابن عبَّاس)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٤) في (ج): وإطلاقها يمنع.

<sup>(</sup>٥) في (ف): سبب خاص.

قُوْلُـهُ تَعَـالَى: ﴿ وَمَن يَكْسِبَ إِثْمًا فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُ، عَلَى نَفْسِهِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ١١١].

قوْلُه تعالى: ﴿ وَمَن يَكْسِبُ إِثْمًا ﴾؛ (أي: ومَن يعمل ذنْبًا)'' ﴿ فَإِنَّمَا ﴾؛ (أي: ومَن يعمل ذنْبًا)'' ﴿ فَإِنَّمَا يَكْسِبُهُ عَلَىٰ فَسِدِ عَلَىٰ هَاتِ لُل. وهذه'') [الآيدةُ]'' في طُعمة أيضًا.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يَكْسِبْ خَطِيَّةَ أَوْ إِنْمَاثُمَّ يَرْمِ بِهِ ، بَرِيَّنَا فَقَدِ ٱحْتَمَلَ بُهْتَنَا وَإِنْمَا مُبِينَا اللهِ ﴾ [النساء: ١١٢].

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَمَن يَكْسِبْ خَطِيَّنَةً أَوْ إِنَّمَا ﴾.

جمهور العُلماء على أنَّها نزلَتْ متعلِّقةً بقصَّةِ طُعمة بنِ أُبيرق.

وقد روى الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ أَنَّهَا نزلَتْ فِي عبْدِ الله بن أُبِيِّ بْنِ سَلُول إِذْ رمى عائشةَ رَضَيَالِلَهُ عَنْهَا بالإِفْكِ(١٠).

وفِي قُولِهِ تعالى: ﴿ خَطِيَّئَةً أَوْ إِنْمَا ﴾ أربَعةُ أَقُوالٍ:

أحدها: أنَّ «الخطيئة» يمينُ السَّارق الكاذبةُ، و «الإِثم»: سرقته الدرع، ورميه اليهودي، قالَه ابْنُ السَّائب.

والشَّانِي: أنَّ «الخطيئَة» ما يتعلَّق (٥) به من الذَّنب، و «الإِثم»: قذفُه للبريء (٢)، قالَه مُقاتِلٌ.

<sup>(</sup>١) ما بين الهلالين ليس في (ف).

<sup>(</sup>٢) في (ج): هذا.

<sup>(</sup>٣) من (ف).

<sup>(</sup>٤) تفسير الثعلبي (٣/ ٣٨٣).

<sup>(</sup>٥) في (ج): يعلق.

<sup>(</sup>٦) في (ج)، و(ف): البريء.

والثَّالث: أنَّ «الخطيئة» قد تقع عن عمْدٍ، وقد تقع عن (١٠ خطأ، و الإثمه : يختصُّ العمد. قالَ ه ابْنُ جرير (٢٠)، وأبو سُليمانَ الدِّمش قيُّ. وذكر الزَّجَّاجُ أنَّ الخطيئة نحوُ قتْل الخطأ الَّذي يرتفع فيه الإِثْمُ (٣٠).

والرَّابع: أنَّه لَّا سمى الله ﷺ بعض المعاصي خطيئة، وبعضَهَا إِثمَّا، [١٦٦/أ] أعْلَم أنَّ مَن كسَب ما يقع عليه أحدُ<sup>(١)</sup> هذين الاسمين، ثم قذف به<sup>(٥)</sup> بريئًا، فقدِ احتمل [بهِ]<sup>(١)</sup> بهتائًا، ذكرَهُ الزَّجَّاجُ أيضًا (٧).

فأمَّا قَوْلُه تعالى: ﴿ ثُمَّ يَرْمِ بِهِ عَبَرِيَّنَا ﴾؛ أي: يقذفُ بِمَا جنَاهُ بَرِيتًا منه.

فإنْ قِيلَ: الخطيئة والإِثْمُ اثْنَان، فكيف قالَ: ﴿ بِهِ ـ ﴾؟

فعنْهُ أَرْبَعَةُ أَجْوِبَةٍ:

أحدُها: أنَّه أراد: ثُمَّ يرْمِ بِهَا، فاكْتَفَى بإعادة الذِّكر على الإثْمِ مِن إعادتِهِ الذِّكر على الإثْمِ مِن إعادتِهِ على الخطيئة؛ كقوْلِه تعالى: ﴿ الفَضُو اللَّهَا ﴾ [الجمعة: ١١] فخصَّ التِّجارة، والمعنى: للتِّجارة واللَّهو.

والثّاني: أنَّ الهاءَ تعودُ على الكسب، فلما دلَّ بـ «يكسب» على الكسب، كنَّعى عنه.

<sup>(</sup>١) ليست في (ت)، و(ف).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن جرير الطبري (٤/ ٤٧٧).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٠٣).

<sup>(</sup>٤) في (ت): أجر.

<sup>(</sup>٥) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٦) من (ت).

<sup>(</sup>٧) المصدر السابق.



والنَّالَث: أنَّ الهاءَ راجعةٌ على معنى الخطيئة والإِثم، كأنَّه قال: ومَن يكسب ذنبًا، ثُمَّ يرم به [بريئًا](۱). ذكر هذه الأقوالَ ابْنُ الأنباري.

والرَّابع: أنَّ الهاءَ تعودُ على الإِثم خاصَّةً، قالَه ابْنُ جرير الطَّبريُّ (٢).

وفِي المُراد بالبريء الَّذي (٣) قذَفَهُ هذا السَّارقُ قولًانِ:

أحدهما: أنَّه كان يهوديًّا، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، وعِكرمَةُ، وابْنُ سِيرينَ، وقتادَةُ، وابْنُ رِيْدِ. وسيَّاه عكرمةُ، وقتادَةُ: زيد بن السُّمير<sup>(1)</sup>.

والشَّاني: أَنَّه كانَ مُسلمًا، رُوي عن ابْنِ عبَّاسٍ، وقتادَةَ بْنِ النُّعهانِ، والشَّدِّيِّ، ومُقاتلِ (٥٠).

واخْتلَفُوا فِي ذلِك المُسلم:

فق الَ الضَّحَ الُ عنِ ابْنِ عَبَّ اسٍ: هو عَائِشةُ رَضَيَّلَةُ عَنْهَا لَّا قَذْفَها ابْنُ أُبِيِّ (٦).

وقالَ قتادَةُ بْنُ النُّعمان: هو لَبيد بْنُ سهْل (v).

<sup>(</sup>١) من (ف).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن جرير الطبري (٧/ ٤٧٨).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت)، و (ج).

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصل، وبقية النسخ، وفي أسباب النزول للواحدي: (ص: ١٣٤): زيد بن السمير، بالراء، وفي (ف)، وسائر المصادر: السمين. ولم أقف له على ترجمة.

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل(١/ ٤٠٦).

<sup>(</sup>٦) أورده الثعلبي في الكشف والبيان (٣/ ٣٨٣)، وأبو حيان في البحر المحيط (٤/ ٦٠).

<sup>(</sup>٧) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره(١٥٩٥).

وقال السُّدِّيُّ (١)، ومُقاتلٌ (٢): هو أبو مُلَيْل (٣) الأنْصَارِيُّ.

فأمًّا «البُهتان»: فهو الكذبُ الَّذي يُتَحيَّر من عِظَمه، يُقال: بُسِتَ الرَّجُلُ: إِذَا تَحيَّرَ. قالَ ابْنُ السَّائِب: ﴿ فَقَدِ ٱحْتَمَلَ بُهُ تَنَا ﴾ برمْيه البَرِيءَ، ﴿ وَقَدِ ٱحْتَمَلَ بُهُ تَنَا ﴾ برمْيه البَرِيءَ، ﴿ وَإِثْمَا مُبِينًا ﴾ بيمينِه الكاذبَة(١٠).

قَوْلُه تعالى: ﴿ وَلَوْلَا فَضَلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ, ﴾.

فِي سَبَبِ نُزولِهَا قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها متعلِّقةٌ بقصَّة طُعمة وقومِه، حيث لبَّسُوا على النَّبيِّ أمرَ صاحبِهِم، هذا قولُ ابْنِ عبَّاسِ مِن طريق ابْنِ السَّائبِ(٥).

والشَّانِي: أنَّ وف دَ ثقِيفٍ قدِمُ واعلَى رسُولِ الله ﷺ فقالوا: جِئناكَ نُبايعكَ (١٠ على أن لا نُحشرَ ولا نُعشرَ، وعلى أن تُمتَّعَنا (٧٠) بالعُزَّى سنةً، فلم

<sup>(</sup>۱) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ٤٦٦)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٩٤٩) من طريق أسباط، به.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (١/ ٤٠٦).

<sup>(</sup>٣) في الأصل: مليك، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٤) انظر: البحر المحيط (٤/ ٦٠).

<sup>(</sup>٥) تفسير الثعلبي (٣/ ٣٨٣).

<sup>(</sup>٦) في (ج): لنبايعك.

<sup>(</sup>٧) في الأصل: تمنعنا، والمثبت من بقية النسخ.

يُجبُهم، فنزلت هذه الآية، هذا قولُ ابْنِ عبَّاسِ فِي رِواية الضَّحَّاكِ(١).

وِفِي المُراد بـ«فضل الله ورحمته» قَوْلَانِ:

أحدُهما: النبوَّة والعِصمَةُ.

والثَّانِي: الإِسْلامُ والقُرآن، رُويَا عنِ ابْنِ عبَّاس (٢).

قَالَ مُقاتَل: لَوْلا فَضْلُ الله عليْكَ حيْثُ (٣) بِيَّن لِك أَمْرَ طُعمةَ وحوَّلَكَ بِالقُران عِن تصْدِيق الخائِن لهمَّت طائفَةٌ منهم أن يُضِلُّوك (١٠). قال الفرَّاء: والمعنى لقد همَّت (٥).

فإنْ قِيلَ: كَيْفَ قال: ﴿ وَلَوْلَافَضُلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ، لَمَمَّت ظَآبِفَ اللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ، لَمَّمَت ظَآبِفَ اللَّهُ وَقد همت بإضْلَالِه؟

فالجوَابُ: أنَّه لولا فضْلُ الله [عليْكَ ورحمتُه](١)، لظَهَر تأثيرُ ما همُّوا به(٧).

فأمَّا «الطَّائِفةُ» فعلى رواية ابْنِ السَّائبِ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ: قومُ طُعمةَ، وعلى روايةِ الضَّحَاكِ: وفدُ ثقيفٍ (^).

<sup>(</sup>١) البحر المحيط(٤/ ٦١).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جريىر الطبري في تفسيره (١٢/ ١٩٦) ، وابن أبي حاتم في تفسيره (١٠٤٢٨) من طريق علي بن أبي طلحة، به.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: حين، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل(١/٢٠٤).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن (١/ ٢٨٧).

<sup>(</sup>٦) من (ج).

<sup>(</sup>٧) من قوله: (فإن قيل)... إلى هنا ساقط من (ت)، و(ف).

<sup>(</sup>٨) انظر: البحر المحيط (٤/ ٦١).

[۲۲۱/ب]

وفي الإضلال قولان:

أحدهما: التَّخْطِئةُ فِي الحُكم.

والثَّانِي: الإسْتزلالُ عنِ الحَقِّ.

قَالَ الزَّجَّاجُ: ومَا يُضلُّون إِلَّا أَنْفُسَهِم؛ [لِأنَّهُم](١) يعمَلُون عمَلَ

الضَّالِّينَ، فيرجع (٢) الضَّلالُ إليهم (٣).

فأمًّا ﴿ ٱلْكِنَبَ ﴾ فهوَ القُرآنُ.

وِفِي «الحِكمةُ» ثلاثةُ أَفْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه (١) القضَاءُ بالوحي، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّانِي: الحلال والحرام، قالَه مُقاتِلٌ.

والثَّالث: بيانُ ما فِي الكتاب، وإلهامُ الصَّواب، وإلقاءُ (٥) صحَّةِ

الجواب فِي الرَّوع (٢)، قالَ أبو سليمان الدِّمشقيُّ.

وِفِي قُولِهِ تَعَالَى: ﴿ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ ﴾ ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدها: أنَّه الشَّرعُ، قالَه ابْنُ عبَّاس، ومُقاتلٌ.

والثَّانِي: أخبار الأوَّلين والآخِرِينَ، قالَه أبو سُليمانَ.

والثَّالث: الكتاب والحكمة، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٧).

<sup>(</sup>١) من (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٢) في (ج): فرجع.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٦) في (ف): الدُّرْع.

<sup>(</sup>٧) النكت والعيون (١/ ٥٢٨).

وِفِي قُولِهِ تَعَالَى: ﴿ وَكَاكَ فَضَّلُ أَلَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدها: أنَّه المنَّةُ بالإيهان.

والثاني: المِنَّةُ بالنبوَّة، هذان عن ابْنِ عبَّاسِ.

والنَّالث: أنَّه عامٌّ فِي جميع الفضْلِ الَّذي خصَّه [اللهُ]('' به، قالَه أبو سُليمانَ [الدِّمشقيُّ]('').

قُوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِن نَجْوَلُهُمْ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ أَوْ مَعْرُونٍ أَوْ إِصْلَاجٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ ٱبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱللَّهِ فَسَوْفَ نُوْلِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا الله النساء: ١١٤].

قُولُه تعَالى: ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيرِ مِن نَجُولِهُمْ ﴾.

قالَ ابْنُ عبَّاسِ: هُم قوْمُ طُعمةً (٣).

وقالَ مُقاتِلٌ: وكلُّهم يهودُ تناجوا فِي أمْرِ طُعمةَ<sup>(٤)</sup>.

وقالَ مُجاهدٌ: هو عامٌ فِي نجوى جميع (٥) النَّاس (٦).

قَالَ الزَّجَّاجُ: ومعنى «النَّجوي»: ما تنفردُ(٧) به الجهاعةُ أو الإثْنَانِ، سِرًا كان أو ظاهرًا(٨). ومعنى «نجوتُ الشَّيءَ» في اللَّغة. خلَّصتُه وألقيْتُه،

<sup>(</sup>١) من (ج).

<sup>(</sup>٢) من (ف).

<sup>(</sup>٣) كما في تفسير الثعلبي (٣/ ٣٨٤)، البحر المحيط (٤/ ٦٤).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل(١/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٥) في (ج): في جميع نحوى.

<sup>(</sup>٦) تفسير البغوى (٢/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٧) في (ج): يتفرد.

<sup>(</sup>٨) في (ج): جهرًا.

يُقال: نجوْتُ الجِلدَ: إِذَا أَلْقَيْتُ عِنِ البَعيرِ وغيرِه (١).

قالَ الشَّاعر(٢)[من الطويل]:

فَقُلْتُ انْجُ وَاعَنْهَا نَجَا الجِلْدِ إِنَّـهُ سَــيُرْضِيكُمَا مِنْهَــا سَــنَامٌ وَغَارِبُــهُ وقَدْ نجوت فلانًا: إِذا استنكهته.

قال الشَّاعر<sup>(٣)</sup>[من الوافر]:

نَجَوْتُ مُجَالِدًا فَوَجَدْتُ مِنْهُ كَريحِ الْكَلْبِ مَاتَ قَدِيمَ (١٠) عَهْدٍ وَأَصْلُهُ كَلَّهُ مِنَ النَّجوة، وهو ما ارْتَفَع مِنَ الأرْضِ. قال الشَّاعِرُ يصِفُ سيلًا (٥) [من البسيط]:

فَمَنْ بِنَجْوَتِهِ كَمَنْ بِعَقْوَتِهِ وَالْمُسْتَكِنُّ كَمَنْ يَمْشِي بِقُرْوَاحِ

(١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٠٤).

- (۲) البيت في جمهرة اللغة (١/ ٤٩٧)، وإصلاح المنطق (ص: ٩٤)، ومقاييس اللغة (٥/ ٣١٧)، وشرح القصائد السبع (ص: ٤٤٠)، نسبه الفراء في المقصور والممدود (ص: ٣٦٠) لأبي الغمر الكلابي. قال البغدادي في خزانة الأدب (٤/ ٣٦٠): ورأيت في حاشية الصحاح؛ لابن بَرِّي نسبة هذا البيت لعبد الرحمن بن حسان بن ثابت كله. قلت: وكذا نسبه الزبيدي في تاج العروس، مادة: (ن ج ۱).
- (٣) البيت للحكم بن عبدل الأسدي، كما نسبه الجاحظ في الحيوان (١/ ٢٥١)، واقتطاف الأزاهر (ص: ٢١٦). وكذا أيضًا في تهذيب اللغة (٤/ ٥٠)، ومعاني القرآن وإعرابه (٢/ ٥٠)
  - (٤) في (ف): حديث.
- (٥) البيت لأوس بن حجر في ديوانه (ص: ١٠)، والشعر والشعراء (ص: ٣٧)، ومنتهى الطلب (ص: ٥٩)، ونسبه ابن أبي عون في التشبيهات (ص: ٣٥) لعبيد بن الأبرص، والقرواح: الأرض البارزة للشمس.



والمراد بنجواهم: ما يدبِّرونه(١) بينهم من الكلام.

فأمَّا قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ ﴾.

فيجوز أن يكون بمعنى: إِلَّا فِي نجوى مَن أمرَ بصدقة، ويجوز أن يكون أن يكون بمعنى: لكن مَن أمرَ بصدقة (٣)، يكون المعنى: لكن مَن أمَرَ بصدقة (٣)، ففي نجواهم خيرٌ.

فَأَمَّا قُولُه تعالى: ﴿ أَمَرَ بِصَدَقَةٍ ﴾ فالمعنى: حثَّ عليها.

وأمًّا «المعروف» ففيه قوْلَانِ:

أحدهما: أنَّه الفرض، رُوي عن ابْنِ عبَّاسِ، ومُقاتل (١٠).

والشَّانِي: أنَّه عامٌ فِي جميع أفعال البرِّ، وهوَ اخْتِيارُ القاضي أبي يعلى، وأبي سُليمان الدِّمشقيِّ.

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيْنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِهِ مَا تَوَلَّى وَنُصْلِهِ عَهَدَّمَ وَسَآءَتَ مَصِيرًا ﴿ النساء: ١١٥]. قوْلُه تعَالى: ﴿ وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ ﴾.

فِي سَبَبِ نُزُولِهِا قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه لَّا نزَلَ القُرآنُ بتكذِيبِ طُعمَةَ، وبيانِ ظلْمِه، وخافَ الحُرُهما: أنَّه لَّا نزَلَ القُرآنُ بتكذِيبِ طُعمَة، فلحِقَ بأهْلِ الشَّركِ، [1/١٦٧] على نفْسِه مِنَ القطْعِ والفضِيحَةِ، هرب إلى مكَّة، فلحِقَ بأهْلِ الشَّركِ،

<sup>(</sup>١) في (ج): يديرونه.

<sup>(</sup>٢) من قوله: (بمعنى)... إلى هنا ساقط من (ف).

<sup>(</sup>٣) من قوله: (ويجوز أن يكون استثناء)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (١/ ٣٥٨).

وقالَ مُقاتلٌ: لَمَا قدِمَ مكَّةَ نزَلَ على الحجَّاجِ بُنِ عِلاط السُّلَمِيِّ فَأَحْسَنَ نُزلَه، فبلغه أنَّ فِي بيتِه ذهبًا، فخرج في اللَّيل فنقَّب حائِطَ البيْتِ، (فعَلِمُ وابه فأحاطُ وا بالبيتَ) (٥)، فلمَّا رأوه، أرادوا أن يرجموه، فاستحيا الحجَّاجُ؛ لأنَّه ضيفُه، فتَرَكُوه، فخرج، فلحِقَ بحرَّةَ بني سُليم يعبُد صنمَهُم (١) حتَّى مات على الشِّرك، فنزَل فيه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَعْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ عَلَى الشِّرك، فنزَل فيه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَعْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ عَلَى السِّرك، فنزَل فيه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَعْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ عَلَى السِّرك، فنزَل فيه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَعْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ عَلَى السَّرك، فنزَل فيه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَعْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ عَلَى السَّرك، فنزَل فيه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَعْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ عَلَى السَّرك، فنذَل فيه : ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ لَا يَعْفِرُ أَن يُشْرِك وَلَا السَّرك، فنه اللهُ الله

وقال غيرُه: بل خرجَ مع تجارٍ فسَرقَ منهم شيئًا، فرَمَوْهُ بالحجارةِ حتَّى قتَلُوه (^)، وقيل: ركِبَ [فِي](١) سفينةٍ، فسرَقَ فيها مالًا، فعُلِمَ به، فأُلقِيَ فِي البحر.

والقول الشَّانِي: أنَّ قومًا قدموا على رسول الله ﷺ فأسلموا (١٠)، ثُمَّ الرَّدُوا، فنزلَتْ فيهم هذه الآيةُ، روي عن ابْن عبَّاس.

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره(٧/ ٤٦٣) من طريق عطية العوفي، به.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره(٥٩٦٥) من طريق معمر، به.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره(٧/ ٤٦٤) من طريق ابن وهب، به.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره(٧/ ٤٦٦) من طريق أسباط، به.

<sup>(</sup>٥) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٦) في (ج): صنيًا.

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل(١/ ٤٠٧).

<sup>(</sup>٨) في (ج): مات.

<sup>(</sup>٩) من (ت).

<sup>(</sup>۱۰) ليست في (ج).

ومعنى الآية: ومَن يخالف الرسولَ فِي التَّوحيدِ، والحُدودِ، مِن بعد ما تبيَّنَ له التَّوحيدُ والحُحمُ، ويتبعْ غيْرَ دين المسلمين(١)، نوله ما تولى؛ أي: نَكِلُه إلى ما اختار لنفْسِه، ونُصله جهنم: نُدخله إِيَّاها.

ق الَ ابْنُ ف ارس: تقول [العرَبُ](٢): صليتُ اللَّحم أُصليه: إِذَا شويتُه، فإن أردتَ أنَّك أحرقته، قلت: أصليته (٣).

﴿ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴾؛ أي: مرجعًا يُصار إليه.

قُولُـهُ تَعَـالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُثْرَكَ بِهِ ، وَيَغْفِرُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشْرِك بِهُ مَادُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشْرِك بِٱللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا بَعِيدًا ﴿ النَّالَ اللَّهِ عَلَا اللَّهِ عَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَ

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ عَ ﴾.

فِي سبب(؛) نُزولِهَا قَوْلَانِ:

أحدهما: أنَّها نزلت في حقِّ طُعمة (٥) بن أُبيرق لمَّا هرب مِن مكَّة، ومات على الشِّرك، وهذا قولُ الجمهور، منهم سعيد بن جبير(١٠).

والشَّاني: أنَّ شيْخًا من الأعراب جاء إلى رسول الله ﷺ فقال: إنَّ مُنهَمكٌ فِي الذُّنوب، إِلَّا أنِّ لم أشرِكُ بالله (٧) منذ عرفتُه، وإنِّ لَنَادِمٌ مُستغفرٌ،

<sup>(</sup>١) في (ف): الإسلام.

<sup>(</sup>٢) من (ج).

<sup>(</sup>٣) مجمل اللغة (ص: ٥٣٨).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) في (ج): طعيمة.

<sup>(</sup>٦) تقدم الكلام عليه.

<sup>(</sup>٧) في الأصل: به، والمثبت من بقية النسخ.

فَمَا حَالِي؟ فَنْزَلَتْ هَذْهُ الآيَةُ، رُوي عَنْ ابْنِ عَبَّ اسِ(١).

فأمَّا تفسيرها: فقد تقدَّم.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِلَّا إِنَاثًا وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَعْرُوضًا ﴿ اللَّهُ مُ وَقَالَ لَأَتَمِ ذَذَ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَفْرُوضًا ﴿ اللَّهُ مُ وَقَالَ لَأَتَمِ ذَذَ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَفْرُوضًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ لَأَتَمِ ذَذَ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَفْرُوضًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ لَا تَعْمُونَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ لَا اللَّهُ اللَّهُ مِنْ عَبِيادِكَ نَصِيبًا مَفْرُوضًا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقَالَ لَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّوالَالَا اللَّهُ اللَّ

قَوْلُه تعالى: ﴿ إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ۚ إِنَّا اللهُ عَنَى: «مَا». و ﴿ يَدْعُونَ ﴾ بمعْنَى: يعبدون. والهاءُ فِي ﴿ دُونِهِ ۚ ﴾ ترجع إلى الله عَلَى. و القِراءَةُ المشهورَةُ: ﴿ إِنَاتُنَا ﴾.

وقراً سعد بن أبي وقاص، وعبد الله بن عُمر، وأبو مِجْلز، وأبو المتوكل، وأبو مِجْلز، وأبو المتوكل، وأبو الجوزاء: «إِلَّا وَتَنَا»، بفتْحِ الوَاوِ، والثَّاءِ من غير ألف (٢٠). وقرأ ابْنُ عبَّاسٍ، وأبو رَزين: «أُنْنًا»، برفع الهمزة والنُّونِ مِن غير ألف (٣).

وقراً أبو العالية، ومُعاذٌ<sup>(1)</sup> القارئ، وأبو نُهيك: «أَنَاثَا»، برفْعِ الهمزة وبألِفِ بعد النُّونِ<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) انظر: أسباب النزول (ص: ٣٣٥).

<sup>(</sup>٢) في تفسير القرطبي (٥/ ٣٨٧) ابن عباس، وفي البحر (٣/ ٢٨٦) سعد وعبدالله وجماعة على إفراد اسم الجنس.

<sup>(</sup>٣) قراءة شاذة. انظر: شواذ القراءات؛ للكرماني (ص: ١٤٣)، ومعاني القرآن للفراء (٣) مراءة شاذة. انظر المحيط (٣/ ٣٥٢).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: أبو معاذ، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٥) في الأصل، و(ج)، (ف): الثاء، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٦) شباذة على وزن فعيال، وبدون نسبة في إعراب القراءات الشواذ (١/ ٤٠٩)، وعن عائشة في شبواذ القراءات (ص: ١٤٣)، ولم أقيف عيلى النسبة التي ذكرها المؤليف.

وقراً أبو السَّوارِ العَدويُّ وأبو شيخ المُّنائي'' (أوثانًا)'' بِهمزة مفتوحةٍ بعْدَهَا واوٌّ وبألِفِ'' بعْدَ الثَّاءِ.

وقراً أبو هُريرة، والحسنُ، والجُونِيُّ: «إِلا أُنْثى»، على وزْنِ «فُعْلَى»(،). وقراً أبو هُريرة، والحسنُ، والجُونِيُّ: «إِلّا وُثُنّا»، برفع الواو والثّاءِ من غير ألفٍ(،). وقرأ مورِّقُ العجِلِيُّ: «أُثْنًا»، برفع الهمزة والثّاءِ مِن غير ألفٍ(،).

[١٦٧/ب] قَالَ الزَّجَّاجُ: فمن قال: إِنَاثَا، فهو جمع أنشى وإناث، ومَن قال: أنثى، فهو جمع إناث، ومَن قالَ: أُنثًا (٧)، فهو جمع وثن، (والأصل: وُثنٌ) (^)، إِلَّا أَنَّ الواوَ إِذَا انضمَّت جاز إِبدالهُا همزةً (١)؛ كقوْلِه تعَالى: ﴿ وَإِذَا ٱلرُّسُلُ أُوْنَتَ ﴾ [المرسلات: ١١] الأصل: وقتت. وجائزٌ أن يكون أثن أصلها: أثن،

<sup>(</sup>١) في (ف): الصنابي.

<sup>(</sup>٢) في (ف): أوناثًا.

<sup>(</sup>٣) من قوله: (الهمزة وبألف)... إلى هنا ساقط من (ج)

<sup>(</sup>٤) شياذة عن الحسن وابن عبياس بخيلاف في شيواذ القراءات (ص: ١٤٣)، وبيدون نسية في إعراب القراءات الشيواذ (١/ ٤٠٩)، وعن الحسن في البحر (٣/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٥) شاذة في مختصر ابن خالويه (ص: ٣٥) عن النبي ﷺوجماعة، وعن ابن جندب في شواذ القراءات (ص: ١٤٣)، وبدون نسبة في إعراب القراءات الشواذ (١/ ٤٠٩)، وعن أيوب السختياني في البحر (٣/ ٢٨٦)، وعن ابن عباس في تفسير القرطبي (٣/ ٢٨٦).

<sup>(</sup>٦) شاذة في مختصر ابن خالويه (ص: ٣٥)، وعن ابن عباس وابن مسعود وابن جندب في شواذ القراءات (ص: ١٤٣)، وقراءة النبي رفينها روته عائشة في المحتسب (١٩٨/١).

<sup>(</sup>٧) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٨) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٩) في الأصل: بهمزة، والمثبت من بقية النسخ.

فأُتبعَتِ الضَّمَّةُ الضمةَ، وجائِزٌ أن يكون (١) أُثُنَّ؛ مِثل: أَسَد وأُسُد (٢).

فأمَّا المُفسِّرون، فلَهم فِي معنى الإِناثِ أربعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّ الإِناثَ بمعْنَى الأموات، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، والحسَنُ فِي روايةٍ، وقتادَةُ.

قَالَ الحَسَنُ: كلُّ شيءٍ لا روحَ فيهِ، كالحَجرِ، والخشبَةِ، فهو إِناثٌ (٣).

قالَ الزَّجَّاجُ: والمواتُ كلُّها يُخْبَرُ عنها، كما يُخْبَرُ عنِ المؤنَّثِ، تقُول من ذلك: الأحجار تعجبني، والدراهم تنفعني(١).

والثَّانِي: أنَّ الإِناث الأوثان، وهو قوْلُ عائشةَ رَضَاًلِيَّهُ عَنْهَا، ومجاهدٍ.

والثَّالَث: أنَّ الإِناث اللَّات والعُزِّى ومناة، كلُّهن مؤنَّث، وهذا قوْلُ أبي مالِكِ، وابْنِ زيْدِ والسُّدِّيِّ.

وروى أبو رجاء عنِ الحسَنِ قالَ: لم يكن حيٌّ مِن أَحْيَاءِ العرَبِ إِلَّا وَلَهَ مَن أَحْيَاءِ العرَبِ إِلَّا وَلَهَ مَن مُن يُسمَّونه: أُنشى (٥) بنى فيلان، فنزلت هذه الآيدةُ (١).

قالَ الزَّجَّاجُ: والمعنى: ما يدعون إِلَّا ما يُسمُّونه باسْمِ الإِنَاثِ (٧). والرَّابع: أنَّها الملائكةُ كانوا يزعمون أنَّها بنَاتُ الله، قالَه (٨) الضَّحَّاكُ.

<sup>(</sup>١) من قوله: (فأتبعت)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٤٨٧) من طريق مبارك بن فضالة، به.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١٠).

<sup>(</sup>٥) في الأصل، و(ت): أثني.

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره(٧/ ٤٨٨) من طريق نوح بن قيس، به، بنحوه.

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه(٢/ ١١٠).

<sup>(</sup>۸) في (ت): رواه.

## وفِي المُراد بالشَّيطان ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدها: شيطانٌ يكون فِي الصَّنَمِ. قال ابْنُ عبَّاسٍ: فِي كُلِّ صنَمِ شيطانٌ يستراءى للسَّدَنة فيُكلِّمهم (١).

وقالَ أُبيُّ بْنُ كَعْبٍ: مَعَ كُلِّ صَنَمٍ جِنَّيَّةٌ (٢).

والشَّانِي: أنَّـه إِبليـس، وعبادتُـه: طاعتُـه فيـما سَـوَّل لهـم، هـذا قـوْلُ مُقاتـلِ، والزَّجَّـاج (٣).

والثَّالث: أنَّه من (١) أصنامِهم الَّتي (٥) عبدوا(٢)، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٧).

فأمَّا «المَرِيد» فقَالَ الزَّجَّاجُ: «المَريد»: المارد، وهو الخارجُ عن الطَّاعة، ومعناه: أنَّه قد مرَدَ فِي الشَّرِّ، يُقال: مرد الرجلُ يمرُد مُرودًا: إِذَا عَنَا، وخرج عن الطَّاعة (٨).

وتأويل المرود(٩): أنْ يبْلُغَ الغايةَ الَّتِي يخرجُ بِها مِن جُملةِ ما عليه

<sup>(</sup>١) أورده الثعلبي في الكشف والبيان (٣/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>۲) رواه عبد الله بن أحمد في زوائد المسند (٥/ ١٣٥)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٩٧٠) من طريق الفضل بن موسى، عن حسين بن واقد، عن الربيع بن أنس، عن أبي العالية، به، ومن طريق عبد الله بن أحمد رواه الضياء في المختارة (٢/ ٨٢).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٥) في (ت): الذي.

<sup>(</sup>٦) في (ف): يعبدونها.

<sup>(</sup>٧) النكت والعيون (١/ ٥٢٩).

<sup>(</sup>٨) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٠٨).

<sup>(</sup>٩) في (ت): المراد.

ذلك الصِّنفُ، وأصْلُه فِي اللَّغة: امْلِساسُ (١) الشَّيءِ، ومنْهُ قِيل: للإنسان أمرد: إذا لم يكن فِي وجهه شعرٌ، وكذلك يُقال: شجرةٌ مرداءُ: إذا تناثر ورقُها، وصخرةٌ مرداءُ: إذا كانت ملساء.

وفِي قَوْلِهِ تَعالى: ﴿ لَعَـٰنَهُ اللَّهُ ﴾ قولان:

أحدهما: أنَّه ابتداءُ دعاءٍ عليه باللَّعن، وهو قوْلُ مَن قالَ: هوَ الأوثان.

والثَّانِي: أَنَّه إِخبارٌ عن لعْنِ متقدّم (٢)، وهوَ قوْلُ مَن قالَ: هو إِبليسُ.

قالَ ابْنُ جرير: المَعْني: قد لعنَهُ اللهُ (٣).

قال ابْنُ عبَّاس: معْنَى الكلام: دحرَهُ (١) [اللهُ] (١)، وأخرَجَهُ مِنَ الجنَّةِ (١).

﴿ وَقَالَ ﴾ يعْنِي: إِبْلِيسَ: ﴿ لَأَتَّخِذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَّفْرُوضًا ﴾.

قَالَ ابْنُ قتيبة: أي: حظًّا افْتَرضتُه لنفسي منهم، فأُضلَّهُم (٧).

وق الَ مُقاتِلٌ: النَّصِيب المفروضُ: أنَّ مِنْ كُلِّ أَلْ فِ إِنسَانٌ وَاحِدٌ فِي الجَنَّة، وسَائِرهم فِي النَّارِ<sup>(٨)</sup>.

قال الزَّجَّاج: «الفرض» فِي اللَّغة: القطْعُ، و «الفُرضة»: الثَّلمَةُ تكون فِي النَّهر. و «الفرض» فِي القوس: الحزُّ الَّذي يُشدُّ فيه الوتر، والفرض فيها

<sup>(</sup>١) في (ج): امسِلساس.

<sup>(</sup>٢) من قوله: (هو الأوثان)... إلى هنا ساقط من (ف).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن جرير الطبري (٧/ ٤٩١).

<sup>(</sup>٤) في (ج): درجه.

<sup>(</sup>٥) من (ج).

<sup>(</sup>٦) التفسير البسيط (٧/ ٩٩).

<sup>(</sup>٧) غريب القرآن (ص:١٣٥).

<sup>(</sup>٨) تفسير مقاتل (١/ ٤٠٨).

@

ألزمه الله العباد: جعله حتمًا عليهم قاطعًا(١).

قُولُ مُ تَعَالَى: ﴿ وَلَأَضِلَنَهُمْ وَلَأَمْنِيَنَهُمْ وَلَاّمُونَهُمْ فَلَيُبَتِكُنَ ءَاذَاكَ الْأَنْعَامِ وَلَاّمُونَهُمْ فَلَيُبَتِكُنَ ءَاذَاكَ اللَّانَعَامِ وَلَاّمُرَنَّهُمْ فَلَيُعَيِّرُكَ خَلْقَ اللّهِ وَمَن يَتَخِذِ الشَّيْطَانَ وَلِيَ مِن دُونِ اللّهُ فَعَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مَبِينًا ﴿ اللّهِ ﴾ [النساء: ١١٩].

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَلَأَضِلَّنَّهُمْ ﴾.

قالَ ابْنُ عبَّاسِ: عن سبيل الهُدي(٢).

وقالَ غيرُه: ليْسَ له (٢) مِنَ الضَّلال سوى الدُّعاء إليه (١)(٥).

وفِي قولِه تعالى: ﴿ وَلَأُمَنِّينَهُمْ ﴾ أربعة أقوال:

أحدها: أنَّه الكذِبُ الَّذي (١) يُخبِرُهم به، قالَ ابْنُ عبَّاس: يقولُ لهم: لا جنةً، ولا نَارَ، ولا بعْثَ (٧).

والثَّانِي: أَنَّه (٨) التَّسويفُ بالتَّوبةِ، رُوي عن ابْنِ عبَّاسِ (٩).

والثَّالِث: أنَّ إيهامُهم أنَّهم سينالون مِن (١٠٠) الآخرة حظًّا، قالَ

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) التفسير البسيط (٧/ ١٠١).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت)، و(ف).

<sup>(</sup>٤) في (ت): له. وفي (ج): سوى دعاء إليه.

<sup>(</sup>٥) التفسير البسيط (٧/ ١٠٤).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٧) انظر: تفسير الثعلبي (٣/ ٣٨٨).

<sup>(</sup>٨) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٩) التفسير البسيط (٧/ ١٠١).

<sup>(</sup>١٠) في (ف): في.

الزَّجَاجُ(١).

والرَّابع: أنَّه تزْيِينُ الأمانِي للهُم، قالَه أبو سُليهان [الدِّمشقيُّ](٢).

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ فَلَيُبَتِّكُنَّ ءَاذَاكَ ٱلْأَنْعَامِ ﴾.

قَالَ قَتَادَةُ (٣)، وعِكرمَةُ (١)، والسُّدِّيُّ (٥): هو شَقُّ أُذنِ البَحيرةِ.

قَـالَ(١) الزَّجَّـاجُ: ومعنى «يبتكـن» يُشـقِّقن، يُقـال: بتكـتُ الـشَّيءَ أُبْتِكـه بتْكًا: إِذا قطعْتـه، وَبتكـه وبَتَـك؛ مثـل: قطعـه، وقطـع(٧).

وهذا في البحيرة كانتِ الجاهليَّةُ إِذا ولدتِ النَّاقةُ خمسةَ أَبطُن، وكان الخامسُ ذكرًا، شقُّوا أُذنَ النَّاقة، وامتنعوا مِنَ الانْتفاع بِهَا، ولم تُطردْ عن ماء، ولا مرعًى، وإذا لقيها المُغيَى (^)، لم يركبْها، سوَّلَ للهُم إبليسُ أنَّ هذا قربةٌ إلى الله تعالى.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) من (ج).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٤٩٣) من طريق معمر، به.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٤٩٣)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٥٩٨٢) من طريق ابن جريج، عن القاسم بن أبي بزة، به.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٩٩٣)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٩٨٣٥) من طريق أحمد بن المفضل، عن أسباط بن نصر، به.

<sup>(</sup>٦) في (ج): قاله.

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه(٢/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٨) في الأصل: المعني، والمثبت من بقية النسخ.



## وِفِي المُراد بـ «تغيير خلق الله» خُمسةُ أَقُوَالٍ:

أحدها: أنَّه تغييرُ دينِ الله، رواه ابن أبي طلحة عن ابن عباس، وبه قال الحسن في رواية، وسعيد بن المسيِّب، وابنُ جُبير، والنَّخعِيُ، والضَّحَاكُ، والسُّدِّيُّ، وابْنُ زيْد، ومُقاتِلٌ.

وقِيل: معْنَى تغْيِير الدِّين: تحليلُ الحرام وتحْريمُ الحلّالِ.

والشَّانِي: أَنَّه (١) تغيير الخلْق بالخصاء، رَواه عِكرمَةُ عن ابْنِ عبَّاسٍ، وهوَ مرويٌّ عن أنس بْنِ مالِكِ، وعن مُجاهدٍ، وقتادَةَ، وعِكرمَةَ، كالقوْلَيْن.

والثَّالث: أنَّه التَّغييرُ بالوشم (٢)، وهو قوْلُ ابْنِ مسْعُودٍ، والحسَنِ فِي روايةٍ.

والرَّابع: أنَّه تغِييرُ أمْرِ اللهِ، رواه أبو شَيْبةَ عن عطَاءٍ.

والخامس: أنَّه عبادةُ الشَّمس والقمر والحجارة، وتحريمُ ما حرَّموا مِنَ الأنْعَام، وإِنَّما خُلِق ذلك للانْتِفاع به، قالَه الزَّجَّاجُ<sup>(٣)</sup>.

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ وَمَن يَتَّخِذِ ٱلشَّيْطَانَ وَلِيَّا مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾.

فِي المُراد بالولي قوْلَانِ:

أحدهما: أنَّه بمعنى الرَّب، قالَه مُقاتِلٌ.

والثَّانِي: من الموالاة، قالَه أبو سُليهان الدِّمشقيُّ.

فَإِنْ قَالَ قَائِلٌ: مِن أَين لإِبليسَ العِلْمُ (١) بالعَوَاقِبِ حَتَّى قَالَ: ﴿ وَلَأَضِلَنَهُمْ شَكِرِينَ ﴾ [الآبة: ١٧].

<sup>(</sup>١) ليست في (ج): وفي (ف): أن.

<sup>(</sup>٢) في (ف): الوسم.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١٠).

<sup>(</sup>٤) في (ج): من العلم.

وقسالَ فِي بنسي إِسْرَائِيسلَ: ﴿ لَأَحْتَنِكَنَّ ذُرِّيَّتَهُۥ إِلَّا قَلِسلًا ﴾ [الإسراء: ٦٢]؟ فعنهُ ثَلاثَةُ أَجُوبِةِ.

أحدُها: أنَّه ظَنَّ ذلك، فتحقَّق ظنُّه، وذلِك قوْلُه تعَالَى: ﴿ وَلَقَدْ صَدَّقَ عَلَيْهِمْ إِبْلِيسُ ظَنَّهُ ﴾ (١) [سبأ: ٢٠] قالَه الحسَنُ، وابْنُ زيْدِ. [١٦٨/ب]

وِفِي سَبَبِ ذَلِكَ الظُّنُّ قَوْ لَانِ:

أحدُها: أنَّه لمَّا قالَ اللهُ تعَالَى لَه (٢): ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجَعَينَ ﴾ {ص: ٨٥} علِم أنَّه يَنال ما يُريد.

والثَّانِي: أَنَّه لَّا استزَلَّ آدمَ، قالَ: ذرِّيةُ هذا أَضْعفُ منه.

والشَّانِي: أنَّ المعنى: لأُحرضَنَّ ولأَجْتهِ لَنَّ فِي ذلِك، لا أنَّ ه كان<sup>(٣)</sup> يعلَمُ الغيبَ، قالَ ه ابْنُ الأنباري.

والثَّالِث: أنَّ من الجائِز أن يكونَ علِمَ مِن جهة الملائكةِ بخبَرِ مِنَ الله تعالى أنَّ أكثر الخلق لا يشكرون، ذكرَهُ الماوردِيُّ (١).

فإنْ قِيل: فلِمَ اقْتَصَر على بعضِهِم؟ فقالَ: ﴿ نَصِيبًا مَفَرُوضًا ﴾، وقالَ: ﴿ وَلَا يَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرِينَ ﴾ [الأعراف: ١٧]،

<sup>(</sup>١) من قوله: (وذلك قوله تعالى)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) النكت والعيون (٢/٧/٢).

### فعنه ثلاثةُ أجوبةٍ:

أحدُها: أنَّه يجوز أن يكون علِمَ مآلَ الخلْقِ مِن جهةِ الملائِكةِ، كما بيَّنًّا.

والشَّانِي: أنه لَّا لم ينلْ مِن آدم كلَّ ما يُريد، طمِعَ فِي بعض وَلَدِهِ، ويأسَ من بعْض.

والثَّالِث: أَنَّه لَّا عايَنَ الجنَّةَ والنَّارَ، علِمَ أَنَّها خُلقتا(١) لَمَن يسكنُها، فأشار بالنَّصيب المفروض إلى ساكني النَّار.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَعِدُهُمْ وَيُمَنِيهِمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيَطُنُ إِلَّا عُهُوًا ﴿ الْمَالُولَةِ كَ مَا مَا اللَّهُ وَاللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَمُ الللْمُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ الللْمُعَلِمُ الللْمُعَلِمُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَمُ الللَّه

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ يَعِدُهُمْ ﴾ يغنِي: الشَّيطانَ يعِدُ أَوْلياءَهُ.

وفيها يعدهُم بهِ قُوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه لا بعثَ لهم، قالَه مُقاتِلٌ.

والثَّانِي: النُّصرةُ لهم، ذكرَهُ أبو سُليهانَ الدِّمشقيُّ.

وفيها يُمنِّيهم قولانٍ:

أحدهما: الغُرورُ والأمانِي؛ مثلُ أن يقُولَ: سيطُولُ عمرُك، وتنال من الدُّنيا مرادَك:

والثَّاني: الظفَرُ بأولياء الله.

<sup>(</sup>١) في (ف): خلقا.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُورًا ﴾؛ أي: باطلًا يغرُّهم به.

فأمَّ «المحيص» فقَ ال الزَّجَّاجُ: هو المَعْدِلُ (۱) والمَلْجَأْ، يُقَ الْ: حِصْتُ عِن الرَّجُ لِ أَحِيصُ، ورَوَوْا: جِضْتُ أَجِيضُ بالجيم والضَّادِ، بمعنى: حِصْتُ، ولا يجوز ذلك فِي القُرآن، وإن كان المعنى واحِدًا؛ لأنَّ القِراءةَ سُنَةٌ، والَّذِي فِي القُرآن أَفْصحُ مِّ ايجوز، ويُقال: حُصْتُ أَحُوصُ حَوْصًا وحِياصَةً: إذا خِطْتُ، قالَ الأصمَعِيُّ: يُقال: حُصْ عَيْنَ صَقْرِكَ؛ أي: خِطْ عَيْنَ صَقْرِكَ؛ أي: خِطْ عَيْنَهُ، والحُوصُ فِي العين: ضيقُ (۱) مُؤخّرِهَا، ويُقال: وقَعَ فِي حَيْصَ بَيْصَ، وحَاصَ بَاصَ: إذا وقع في العين: ضيقُ (۲) مُؤخّرِهَا، ويُقال: وقع فِي حَيْصَ بَيْصَ، وحَاصَ بَاصَ: إذا وقع في العين في العين في المَا لا يقدرُ على التَّخلُص مِنْه (۲).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلَا أَمَانِيَ آهْلِ ٱلْكِتَبِّ مَن يَعْمَلُ سُوَّءُا يُجْزَ بِهِ، وَلَا يَجِدُ لَهُ، مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ النَسَاء: ١٢٣].

قُولُه تعَالى: ﴿ لَّيْسَ بِأَمَانِيِّكُمْ ﴾.

فِي سبب نزولِها ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّ أهلَ الأَدْيانِ اخْتَصَمُوا، فقالَ أهلُ التَّوراة: كتابُنا خيرُ الكُتُب، ونبينًا خيرُ الأَنْبِياءِ، وقالَ أهلُ الإِنجيل مثلَ ذلِك، وقالَ المسلمون: كتابُنا نسخَ كلَّ كتابِ، ونبينًا خاتَمُ الأَنْبياءِ، فنزلَتْ هذه الآيةُ، فُسلمون: كتابُنا نسخَ كلَّ كتابِ، ونبينًا خاتَمُ الأَنْبياءِ، فنزلَتْ هذه الآيةُ، فُسلم خَيرٌ بينَ الأَدْيَانِ بقوْلِه تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنْ أَسْلَمَ وَجُهَهُ، لِللّهِ ﴾ [النساء: ١٢٥]. رَواه العوفيُ عنِ ابْنِ عبّاسٍ (١٠)، وإلى هذا المعننى ذهَبَ

<sup>(</sup>١) في (ف): العدل.

<sup>(</sup>٢) في (ف): الضيق من.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١١).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ١٠).

مسْرُوقٌ وأبو صالِح، وقتادَةُ(١)، والسُّدِّيُّ(٢).

والشَّانِي: أنَّ العرَبَ قالَتْ: لا نُبعثُ، ولا نُعذَّبُ، ولا نُحاسب، فنزلَتْ هذه الآيَةُ، هذا قول مُجاهد (٣).

والثَّالث: أنَّ اليهودَ والنَّصارى قالوا(١٠): لا يدخل الجنَّةَ غيرُنَا، وقالتُ قريش: لا نُبعث، فنزلَتْ هذه الآية، هذا قوْلُ عكرمة (٥٠).

قَالَ الزَّجَّاجُ: اسْمُ «لَيْسَ» مضمرٌ، والمعْنَى: ليس ثوابُ الله عَلَى النَّوابِ(٢)، وهو قولُه تعالى: هَا النَّوابِ(٢)، وهو قولُه تعالى: ﴿ سَنُدُ خِلُهُمْ جَنَّتِ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ ﴾(٧).

وفي المشار إليهم بقوله تعالى: «أمانيكم» قولان:

أحدهما: أنَّهمُ المسلمون على قوْلِ الأكثرين.

والثَّاني: المُشركون على قوْلِ مُجاهدٍ.

فأمَّا أمانِيُّ المسلمين، في أنْقل (^) مِن قوْلِهِم: كتابُنا ناسِخٌ للكتب (١٠)، ونبيُّنَا خاتَمُ الأنبياء، وأمانِيُّ المشركين قوْلُهُم: لا نُبعث، وأمانِيُّ أهْلِ الكتاب

<sup>(</sup>۱) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (۷/ ٥٠٨).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره(٧/ ٥٠٨)، وابن أبي حاتم في التفسير (٩٨٩٥).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره(٧/ ١٢ ٥-١٣ ٥)، وابن أبي حاتم في تفسيره(٩٩٠).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) لم أجده.

<sup>(</sup>٦) من قوله: (بأمانيكم)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١١).

<sup>(</sup>٨) في (ف): تقدَّم.

<sup>(</sup>٩) في (ج): الكتب.

قوْ لُهُم: نحن أبناءُ الله وأحباؤه، وإِنَّ النار لا تمسُّنا إِلَّا أيامًا معدودةً، وإنَّ كتابَنَا خيرُ الأنبياء، فأخبرَ الله عَلَى أنَّ دخولَ كتابَنَا خيرُ الأنبياء، فأخبرَ الله عَلَى أنَّ دخولَ الجنَّةِ والجزَاءَ، بالأعهالِ لا بالأمانيِّ.

## وفِي المُراد «بالسُّوء» قوْلَانِ:

أحدهما: أنّه المعاصي؛ ومنه حديثُ أي بكر الصّديقِ الله أنّه قال: يا رسولَ الله! كيف الصَّدل عد هذه الآيةِ: ﴿ مَن يَعْمَلُ سُوّءًا يُجُزَ بِهِ عَهُ فَار الله لَهُ لَكَ يَا أَبَا بَكُر السَّتَ مَّرُضُ؟ فَإِذَا عملنا سوءًا جُزينا به، فقال: ﴿ غَفَرَ اللهُ لَكَ يَا أَبَا بَكُر السَّتَ مَّرْضُ؟ السَّتَ تَعْرَفُ؟ السَّتَ تَعْرَفُ؟ السَّتَ تَعْرَفُ؟ فَذَلِكَ مَا تُجزَونَ بهِ (").

والثَّانِي: أَنَّه الشِّركُ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، ويَحْيى بْنُ أَبِي كَثِيرٍ.

#### وفي هذا الجزاء قولان:

أحدهما: أنَّه عامٌّ فِي كُلِّ مَن عمِلَ سوءًا فإنَّه يُجازى به(۱)، وهو معْنَى قول أُبيِّ بن كعب، وعائِشة، واخْتَارَهُ ابْنُ جرير (۵)، واستدلَّ عليه بحديثِ أبي بكر الَّذي قدمناه.

<sup>(</sup>١) من (ف).

<sup>(</sup>٢) في (ف): الأدواء. وكتب في الحاشية كالمثبت.

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد في مسنده (٦/١)، وعبد بن حميد في المنتخب (٧)، والترمذي (٣٠٣٩) وغيرهم من طرق عن عبد الله بن عمر، فذكره بلفظ مطول، وقال الترمذي: حديث غريب، وفي إسناده مقال.

<sup>(</sup>٤) في (ج): فإنه يجزى.

<sup>(</sup>٥) تفسير ابن جرير الطبري (٧/ ١٩٥).



والشَّانِ: أنه خاصٌّ فِي الكفَّار يُجازَوْن بكُلِّ ما فعلوا(١)، فأمَّا المؤمنُ فلَا يُجازى بكُلِّ ما جَنَى، قالَه الحسَنُ البصريُّ.

وقى الَ ابْنُ زيْدٍ: وعَدَ اللهُ المؤمنين أن يكفِّر عنهم سيئاتِهم، ولم يَعِدِ المُشركين (٢).

قَوْلُه نَعَالَى: ﴿ وَلَا يَجِدُ لَهُ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيًّا ﴾.

قىالَ أبو سُليهانَ: لا يجد مَن أراد اللهُ أن يَجزيَه بشيء مِن عملِه وليًا، وهو القريبُ، ولا ناصرًا يمنعه مِن عذاب الله وجزائِه.

قُوْلُـهُ تَعَـالَى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَكَهِكَ يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا ﴿ ﴿ ﴾ [النساء: ١٢٤].

قُوْلُـه تَعَــالَى: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوَ أُنثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾.

قَالَ مَسْرُوقٌ: لَمَا نَزَلَتْ: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلَاۤ أَمَانِيَ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ ﴾ قَالَ أَهْلُ ٱلْكِتَاب: نحن وأنتم سواءٌ، فنزلَتْ: ﴿ وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلصَّلِحَنتِ ﴾ ... الآيمةُ (").

وهذه الآيةُ (١) تدلُّ على ارْتباط الإِيهان بالعمل الصَّالِح، فلا يُقبل أحدُهما إلَّا بوجود الآخر.

وقد سبق ذكْرُ «النَّقِيرِ».

<sup>(</sup>١) في (ف): عملوا.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ١٧٥).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٥٠٨-٥٠٨)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٦٠٠٠).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

قُوْلُـهُ تَعَـالَى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ. لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَأَتَّبَعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفاً وَأَتَّخَذَ ٱللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ﴿ النَّالَ السَّامَ وَجْهَهُ. اللهِ وَهُو مُحْسِنٌ وَٱتَّبَعَ

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَّنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ, لِلَّهِ ﴾.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: خيَّر اللهُ بيْنَ الأَدْيَانِ بِهِذَهُ الآيةِ (١).

و ﴿ أَسْلَمَ ﴾ بمعنى: أخْلَصَ.

وفِي «الوجه» قوْلَانِ:

أحدهما: أنَّه الدِّين.

والثَّانِي: العمل.

وفِي «الإحسان» قوْلَانِ:

أحدهما: أنَّه(٢) التَّوحيدُ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّانِي: القيام لله بها فرض الله(٣)، قالَه أبو سُليهانَ [الدِّمشقِيُّ](١).

وِفِي اتِّباع ملَّة إِبْراهِيمَ قَوْلَانِ:

أحدهما: اتِّباعه على التَّوحيد والطَّاعةِ.

والثَّانِي (٥): اتباع شريعتِهِ، اخْتاره القاضي أبو يعلى.

<sup>(</sup>۱) رواه ابـن جريـر الطـبري في تفسـيره (۷/ ۵۱۰)، وابـن أبي حاتــم في تفسـيره (۲۰۰۶) مـن طريـن العــوفي. وكلمــة (الآيــة) ليســت في (ج).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) ليس في (ف).

<sup>(</sup>٤) من الطبوع.

<sup>(</sup>٥) ليست في (ت).

Q

فأمًّا «الخليل» فقال ابْنُ عبَّاسٍ: الخليل: الصَّفِيُّ (۱). وقال غيرُه: المُصافى.

وقالَ الزَّجَّاجُ: هُو المُحبُّ الَّذِي لِيس (٢) في محبَّته خللٌ. قال: وقيل: الخليلُ: الفقير، فجائِزٌ أن يكون إبراهيمُ سُمِّي خليلَ اللهِ بأنَّه أحبَّه محبَّة كاملةً، وجائِزٌ أن يكون لأنَّه لم يجعل فقره وفاقته ُ إِلَّا إليه، و«الحُلَّة»: كاملةً، وجائِزٌ أن يكون لأنَّه لم يجعل فقره وفاقته ُ إِلَّا إليه، و«الحُلَّة» (الصَّداقة (٣)؛ لأنَّ كلَّ واحدٍ يسدُّ خللَ صاحبِه، و«الحَلَّة» (بفتح الخاء)(١): الحاجةُ: سُميت خَلَّةُ للاختلال (٥) الَّذي يلحقُ الانسانَ فيها يحتاج إليه، وسُمِّي الخَلُّ الَّذي يُوكُلُ خلَّه؛ لأنَّه اختُلَّ منه طعمُ الحلاوة (١).

وقال ابْنُ الأنباري: الخِلِيلُ: فَعِيلُ مِنَ (٧) الخُلَّةِ، والخَلَّة: المودَّةُ (٨).

وقال بعْضُ أهل اللَّغة: الخَلِيلُ، المُحبُّ، والمُحبُّ الَّذي ليس فِي محبَّتِهِ نقْصٌ ولا خلَلْ، والمعْنَى: أَنَّه كان يحبُّ اللهَ، ويحبُّهُ اللهُ محبَّةً لا نقص فيها (١٠) ولا خلل، ويُقال: الخلِيلُ: الفقير، فالمعنى: اتَّخذه فقيرًا إليه يُنزِلُ (١٠) فقرَهُ وفاقتَهُ بِهِ، لا بغيره (١٠).

<sup>(</sup>١) لم أجده مسندًا.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) في (ج): لاحتمال.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١٢).

<sup>(</sup>٧) ليست في (ج).

<sup>(</sup>۸) الزاهر (۱/ ٤٢٥).

<sup>(</sup>٩) قوله: (لا نقص فيها) ليس في (ج).

<sup>(</sup>۱۰) في (ج): يترك.

<sup>(</sup>۱۱) معاني القرآن وإعرابه (۲/ ۱۱۲).

# وفِي سبَبِ اتِّخاذ اللهِ له خليلًا ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّه اتَّخذه خليلًا لإِطْعامِه الطَّعامَ. روي [عَنْ](١) عبدِ اللهِ بن عمْرٍ وعنِ النَّبِيِّ أَنَّه قالَ: «يَا جِبْرِيلُ! لِمَ اتَّخَذَ اللهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا؟ قالَ: لإِطْعَامِهِ الطَّعَامَ»(٢).

والثّاني: أنَّ النَّاس أصابتهم سنةٌ فأقبلوا إِلى (٣) باب إِبراهيم يطلبون الطّعام، وكانت له مِيرةٌ من صديق له بمِصرَ فِي كُل سَنةٍ، فبعث غِلمانَهُ بالإِبل إِلى صديقِه، فلم يُعْطِهِم شيئًا، فقالوا: لو احتملنا من هذه البطحاء ليرى الناسَ أنَّا قد جِئْنَا بمِيرةٍ، فملؤوا الغرائِرَ رمْ للا، ثُمَّ أتوا إلى إِبْراهِيم ، فأعْلَمُوه، فاهْتَمَّ إِبراهيم لأجل الخلْق. فنامَ وجاءت سارةُ وهِي لا تعلم ما كان، ففتحتِ الغرائر، فإذا هوَ (١) دقيق حُواري، فأمرتِ الخبَّازين فخبزوا، وأطْعَمُوا النَّاسَ، فاستيقظ إِبْراهِيمُ، فقالَ: مِن أينَ هذَا الطَّعامُ؟ فقالَتْ: مَنْ عنْدِ خَلِيلِكَ المِصريِّ، فقال: بل من عند (٥) خليلي الله عَنْا، فيومئذِ اتَّخذَه اللهُ (٢) خليلي المِصريِّ، فقال: بل من عند (٥) خليلي الله عَنْا، فيومئذِ اتَّخذَه اللهُ (١) خليلي المَالِي عن ابْنِ عبَّاسٍ.

<sup>(</sup>١) من (ف).

<sup>(</sup>۲) رواه البيهقي في شعب الإيهان (۹۱۷۱)، والواحدي في أسباب النزول (ص: ۱۸۲)، وفي الوسيط (۲/ ۱۲۲) من طريق موسى بن إبراهيم المروزي، عن ابن لهيعة، عن أبي قبيل، عن عبد الله بن عمرو بن العاص، بنحوه. وموسى بن إبراهيم المروزي كذبه ابن معين، وقال الدارقطني وغيره: متروك، وانظر: الميزان (۳/ ۱۹۹).

<sup>(</sup>٣) في (ت): على.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت)، و (ج).

<sup>(</sup>٥) في (ت) زيادة لفظ الجلالة بعد قوله: (عند).

<sup>(</sup>٦) في (ت): اتخذ الله إبراهيم.

والثَّالَث: أَنَّه اتَّخَذه خليلًا لكسْرِهِ الأَصْنَامَ، وجدالِهِ قَوْمَهُ، قَالَه مُقَاتِلٌ. قُوْلُـهُ تَعَـالَى: ﴿ وَلِلَهِ مَافِى ٱلسَّمَوَاتِ وَمَافِى ٱلْأَرْضِ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَىٰءٍ تُحِيطًا ۚ ۞﴾ [النساء: ١٢٦].

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ تَجِيطًا ﴾؛ أي: أحاط علمُه بِكُلِّ شَيْءٍ. نَبِيءٍ.

قُولُ مَ نَعَالَى: ﴿ وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَآءُ قُلِ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَ وَمَا يُتَلَى عَلَيْكُمْ فِي أَلْ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَ وَمَا يُتَلَى عَلَيْكُمُ فِي الْلِسَآءِ النِّسَآءِ النِّسَآءِ النِّسَآءِ النِّسَآءِ النِّسَآءِ النِّسَآءِ النِّسَآءِ اللَّهِ مَا كُلِبَ لَهُنَّ وَرَّغَبُونَ أَن تَعْمُوا اللَّيْتَكَيْ اللَّهُ الْمُسْتَضْعَفِينَ مِن الْوِلْدَانِ وَأَن تَقُومُوا لِلْيَتَكَيْ اللَّهِ الْمُسْتَضْعَفِينَ مِن الْوِلْدَانِ وَأَن تَقُومُوا لِلْيَتَكَيْ اللَّهِ الْمُسْتَضْعَفِينَ مِن الْوِلْدَانِ وَأَن تَقُومُوا لِلْيَتَكَيْ اللَّهِ اللَّهُ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرِ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِهِ عَلِيمًا اللَّا ﴾ [النساء: ١٢٧].

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي ٱلنِّسَآءِ ﴾.

فِي سَبَبِ نُزولِهِا خُسْةُ أَقُوَالٍ:

أحدُها: أنَّه م كانوا فِي الجاهليَّةِ لا يُورِّ ثون النِّساءَ والأطفالَ، فلسًا فرض اللهُ المواريثَ في هذه السورةِ، شَقَّ ذلك عليهم، فسألوا رسولَ الله عرض اللهُ المواريث في هذه الآيةُ، هذا قولُ ابْنِ عبَّاسٍ (١١)، وسعيد بْنِ جبير (٢)، ومجُاهد (٣)، وقتادة (١٤)، وابْنِ زيْد (٥).

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير الطبري في التفسير (٧/ ٥٣١) من طريق سعيد بن جبير، به. وفي (ف): يورثون.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن جريسر الطبري في التفسير (٧/ ٥٣٢) وابسن أبي حاتم في تفسيره (٦٠٢١) من طريق عطباء بين السبائب، به.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جريس الطبري في التفسير (٧/ ٥٣٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٦٠٢٢) من طريق ابن أبي نجيح، بـه.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري في التفسير (٧/ ٥٣٥) من طريق سعيد بن أبي عروبة، به.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في التفسير (٧/ ٥٤٥).

والشَّانِي: أنَّ ولِيَّ اليتيمةِ كان يتزوَّجُها إِذا كانت جميلةً وهَوِيَها، فيأكل مالَها، وإن كانت دميمةً منعَها الرِّجالَ حتَّى تموتَ، فإذا ماتت ورثَها، فنزلت هذه الآية، رواه ابن أبي طلحة عن ابْن عبَّاس (۱).

والنَّالَث: أنَّه م كانوا لا يُؤتون (") النساء (") صَدُقَاتِ نَّ، ويتملَّك ذلك أولياؤُه نَّ، فلمَّا نزل (١) قوْلُه تعالى: ﴿ وَءَاتُوا ٱلنِّسَاءَ صَدُقَتِهِنَ غِلَةً ﴾ [النساء: ٤] سألوا رسُولَ الله عَلَيْهُ عن ذلك، فنزلَتْ هذه الآية ، هذا قوْلُ عائشة ها (٥).

والرَّابع: أنَّ رجلًا كانت له امْرأةٌ كبِيرةٌ، وله منها أولادٌ، فأراد طلاقها، فقالت: لا تفعل، وأقسم لي في كُلِّ شهرٍ إِنْ شئت أو أكثر فقال: لئن كان هذا يصلح، فهو أحبُّ إِليَّ، فأتى رسُولَ الله عَيَيَّة، فذكر له ذلك (١٠)، فقال: «قَدْ سَمِعَ اللهُ مَا تَقُولُ، فَإِنْ شَاءَ أَجَابَكَ»، فنزَلَتْ هذه الآية، والَّتِي بعْدَها، رَواه سَالِمٌ الأفطسُ عن سَعيدِ بْنِ جُبير (٧٠).

(والخامس: أنَّ وليَّ اليتيمةِ كان إِذا رغِبَ) (١) فِي مالها وجمالها لم يبسط لها فِي صداقِها، فنزلَتْ هذه الآيةُ، ونُهوا أن ينكِحُوهنَّ، أو يبلغوا بِهنَّ على سُنَّتِهن مِن الصَّداق، ذكرَهُ القاضى أبو يعْلَى.

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير الطبري في التفسير (٧/ ٥٤٣) من طريق علي بن أبي طلحة، به.

<sup>(</sup>٢) في (ف): يورثون.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) في (ج): نزلت.

<sup>(</sup>٥) رواه البخاري (٢٤٩٤).

<sup>(</sup>٦) في (ج): ذلك له.

<sup>(</sup>٧) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٦٠١٩).

<sup>(</sup>٨) العبارة ساقطة من (ت).

وقوْلُه تعَالى: ﴿ وَيَسْتَفْتُونَكَ ﴾؛ أي: يطْلُبون منك (١) الفتوى، وهي تبيين المُشْكِلِ مِنَ الأحْكام. وقيل: الاسْتِفتاءُ: الإسْتِخبَارُ.

قال المفسِّرُون: والَّذي اسْتَفْتَوه فيه ميراثُ النِّساء، وذلك أنَّهم قالموا: كيف ترثُ المرأةُ والصبيُّ الصغير؟.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ وَمَا يُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ ﴾.

قال الزَّجَّاجُ: مؤضِعُ «مَا» رفعٌ، المعنى: اللهُ يُفتيكم فيهنَ، وما يُتلى عليكم فيهنَ، وما يُتلى عليكم في الكتاب أيضًا يُفتيكم فيهنَّ. وهو قوْلُه تعالى: ﴿ وَهَا تُوا اللَّيْكَ لَكُمْ مِنَ الآيةَ [النساء: ٢](٢). والَّذي تُلِيَ (٣) عليهم في التَّزْويج (١) قوْلُه تعالى: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ أَلَا نُقْسِطُوا فِي ٱليَّلَكُي فَأَنكِمُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ ٱلنِسَاء ﴾ [النساء: ٣].

وِفِي يتَامَى النِّساء قَوْلَان:

أحدُهما: أنَّه نَّ النِّساءُ اليتَامى، فأُضِيفتِ الصِّفةُ إِلَى الإسْم، كما تقول: يوم (٥) الجمعة (٦).

والثَّاني: أنَّهنَّ أمهاتُ اليتَامي، فأضيف إليهِنَّ أو لادُهنَّ اليتَامي.

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١٤).

<sup>(</sup>٣) في (ج): يتلى.

<sup>(</sup>٤) في (ت): التزوج.

<sup>(</sup>٥) في (ج): في يوم.

<sup>(</sup>٦) في حاشية (ف): (في يتامى النساء) أضاف الصفة إلى الموصوف، وليس كذلك يوم الجمعة فإنه أضاف الموصوف إلى الصفة؛ لأنه أصله اليوم الجامع.

وفِي الَّذِي كُتب لهُنَّ قُولَانِ:

أحدُهما: أنَّه الميراثُ، قالَه ابْنُ عبَّاس، ومجاهدٌ فِي آخرين.

والثَّانِي: أنَّه الصَّداقُ.

ثُمَّ فِي المخاطب بهذا قوْلَانِ:

أحدهما: أنَّهُم(١) أولياءُ المرأة كانوا يَحُوزونَ صداقَها دُونَها.

والثَّانِي: وليُّ اليتيمةِ، كان إِذا تزوَّجَها لم يعدِلْ فِي صداقِها.

وفِي قُولِه تعالى: ﴿ وَتَرْغَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَّ ﴾ قولان:

أحدُهما: وترْغَبُون فِي نكاحِه نَّ رغبةً فِي جمالهِ ن، وأموالهِ نَّ، هذا قُولُ عائِشةَ رَضَيَّلِيَّهُ عَنْهَا، وعبيدةَ.

والشَّانِي: وترغبون عن نكاحِهنَّ لِقُبحهِنَّ، فتمسِكُوهنَّ (٢) رغبةً فِي أموالهِنَّ، وهذا قوْلُ الحسن

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَٱلْمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ ٱلْوِلْدَانِ ﴾.

(قَالَ الزَّجَّاج: موضع «المستضعفين»)(٣) خفْضٌ على قوْلِه تعالى: ﴿ وَمَا يُتَّلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِتَنْ فِي يَتَنْمَى ٱلنِّسَآءِ ﴾ المعنى: وفي الولدان(١).

قال ابْنُ عبَّاسٍ: يريد أنَّهم لم يكونوا يُورِّثُون صغيرًا مِنَ الغِلمان والجواري، فنهَاهُم اللهُ تعالى عن ذلك، وبيَّن لكلِّ ذي (٥) سهم سهمَهُ(١).

<sup>(</sup>١) في (ت) زيادة: كانوا.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٣) العبارة ساقطة من (ف).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه(٢/ ١١٥).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٦) رواه ابـن جريـر الطـبري في التفسـير (٧/ ٥٤٦)، وابـن أبي حاتـم في تفسـيره (٢٠٢٨) مـن=

قُولُه تعَالى: ﴿ وَأَن تَقُومُواْ لِلْيَتَكَمَىٰ بِٱلْقِسْطِ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجِ: موضِعُ «أن» خفْضٌ، فالمعْنى: فِي يتامى النِّساء، وفِي أنْ تقوموا لليتامى بالقسط(١).

قال ابْنُ عبَّاسٍ: يريد العدْلَ فِي مُهورِهِنَّ ومَواريثِهِنَّ (٢).

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِنِ أَمْرَأَةً خَافَتَ مِنْ بَعَلِهَا نُشُوزًا أَوْ إِعْرَاضَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَآ أَن يُصْلِحًا بَيْنَهُمَا صُلْحًا وَٱلصَّلْحُ خَيْرٌ ۖ وَٱحْضِرَتِ ٱلْأَنفُسُ ٱلشُّحَ ۚ وَإِن تُحْسِنُواْ وَتَتَّقُواْ فَإِنَ ٱللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴿ آلَهُ ﴾ [النساء: ١٢٨].

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَإِنِ أَمْرَأَهُ خَافَتْ مِنَ بَعْلِهَا نُشُوزًا ﴾.

فِي سبَبِ نُزولِها ثلاثةُ أَقُوالٍ:

أحدها: أنَّ سودَةَ خشِيت أن يُطلِّقها رسولُ الله ﷺ، فقالَتْ: يا رسولَ اللهِ ﷺ، فقالَتْ: يا رسولَ اللهِ لا تُطلقنِي، وأمْسكني، واجْعَلْ يومي لِعائشة، ففَعَلَ، فنزلَتْ هذه الآية، رَواهُ عِكرمةُ عن ابْنِ عبَّاسِ(٣).

والشَّانِي: أنَّ بنتَ مُحمَّد بْنِ مسلمة (١) كانت تحتَ رافع بن حدِيج، فكرِهَ منها أمرًا، إِمَّا كِبَرًا، وإِما غيرَهُ، فأرَادَ طلاقَها، فقالَتْ: لا تُطلقني، وأقسم لي ما شئت، فنزَلَتْ هذه الآية، رواه الزُّهريُّ عن سعيد بن

<sup>=</sup>طريق على بن أبي طلحة، به.

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١٥).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره(٦٠٣٠) من صريق الضَّحَّاكِ.

<sup>(</sup>٣) رواه الطيالسي في مسنده (٢٨٠٥)، والترمذي (٣٠٤٠) وقال: حسن غريب، وابس أبي حاتم في التفسير (٨٥- ١١٧٤٦)، والبيهقي في حاتم في التفسير (٨٥- ١١٧٤٦)، والبيهقي في الكبرى (١٤٧٣٥) وغيرهم من طريق سماك بن حرب، عن عكرمة، به.

<sup>(</sup>٤) في (ج): سلمة.

المسيِّب(١). وقالَ مُقاتلٌ: واسمُها خُويلةُ(١).

والثَّالث: قد ذكرنَاهُ(٣) عن سالم الأفْطَسِ عن سعِيدِ بْنِ جُبيرٍ فِي نُنزولِ الآينةِ الَّتي قبلها(٤).

وقالَتْ عائِشة رَضَيَالِيَّهُ عَنْهَا: نزلَتْ فِي المرأة تكون عند الرَّجُل، فلا يستكثِرُ منها، ويُريد فِراقَها (٥)، ولعلَّها تكون له محبَّة أو يكون لها ولله فتكرَهُ فِراقَه، فتقولُ له: لا تطلقْنِي وأمْسكْنِي، وأنْتَ فِي حِلِّ مِن شأني. رَواه البُخاريُّ، ومسلمٌ (٢).

وفِي خُوْفِ النُّشورْ قُوْلَانِ:

أحدهما: أنَّه العلمُ به عند ظهورِه.

والثَّانِي: الحذر مِن وجوده لأماراته.

قال الزَّجَاجُ: والنُّشوزُ مِن بعْلِ المرْأَةِ: أَن يُسيءَ عشرتَها، وأَن يمنعَهَا نفسَه و نفقتَهُ (٧).

<sup>(</sup>۱) رواه الشافعي في مسنده (۱۷۳۶)، ابن أبي شيبة (۱٦٤٦٩)، وابن جرير الطبري في تفسيره (۷) رواه الشافعي في مسنده (۱۷۳۶)، ابن أبي حاتم في تفسيره (۲۰۶۶)، والحاكم في المستدرك (۲/ ۳۳۸)، وقال: صحيح على شرط الشيخين، والبيهقي في الكبرى (۱۳٤٣٦)، وفي الصغرى (۲٦٠٤).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (١/ ١٢٤).

<sup>(</sup>٣) في (ت): ذكرنا.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٦٠١٩).

<sup>(</sup>٥) في (ت): طلاقها.

<sup>(</sup>٦) البخاري(٢٤٥٠ - ٢٦٩٤ - ٢٠١٩)، ومسلم (٣٠٢١).

<sup>(</sup>٧) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١٥).



وقالَ أبو سُليهان [الدِّمشقيُّ](١): نشوزًا؛ أي: نُبوًا عنْهَا إِلى غيرها، أو إعراضًا عنها، واشتغالًا بغيرها.

﴿ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا آَن يُصَلِحا ﴾ قرراً ابن كثير، ونافِع، وأبو عمرو، وابن عمرو، وابن عامر: «يتصالحا»، وابن عامر: «يتصالحا»، فأدغمت التّاء في الصّاد.

وقرَأُ عاصِمٌ، وحمْزةُ، والكِسَائِيُّ: «يُصلحا» بضم الياء (٣) والتَّخفيف(١).

قال الله سِرُون: والمعنى: أن يوقِعَا بينها أمرًا يَرْضَيانِ بهِ، وتدومُ بينها الصُّحبةُ؛ مثل: أن تصبرَ على تفْضِيلِه.

وروي عن علِيّ، وابْنِ عبّاسِ: أنَّهُما أجازا لهما أن يَصطلِحَا على ترْكِ بعْضِ مهْرِها، أو بعْضِ أيّامِها، بأن يجعلَه(٥) لغيرِها.

وِفِي قُولِهِ تَعَالَى: ﴿ وَٱلصُّلَّحُ خَيْرٌ ﴾ قُولَانِ:

أحدهما: خيرٌ منَ (٦) الفُرقة، قالَه مُقاتِلٌ، والزَّجَّاجُ (٧).

<sup>(</sup>١) من (ف).

<sup>(</sup>٢) السبعة (ص:٢٣٨)، ومعاني القراءات (١/ ٣١٨)، والحجة (٣/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٣) في (ت): التاء.

<sup>(</sup>٤) المبسوط (ص: ١٨٢)، وقرئ شاذًا ﴿ يَصَّلِحا ﴾؛ أي: يصطلحا؛ أي: يفتعلا، فأبدلت الطاء صادًا ثم أدغم فيها الصاد التي هي فاء الكلمة. انظر: المحتسب (١/ ٢٠١)، وفي مختصر ابن خالويه (ص: ٣٦) عن الجحدري، وفي شواذ القراءات (ص: ١٤٤) عن الأعمش: ﴿ إِنْ اصَّالِحا ﴾.

<sup>(</sup>٥) في (ف): تجعله.

<sup>(</sup>٦) في (ج): عن. وكلمة: (خير) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل (١/ ٤١٢)، ومعاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١٦).

والثَّانِي: خيرٌ مِنَ النُّشوز والإِعْرَاضِ، ذكرَهُ الماوردِيُّ(١).

قال قتادَةُ: متى ما رَضِيتْ بدون ما كان لها، واصْطلَحا عليه، جاز،

فإنْ أبت لم يَصلح أن يجبسَها(٢) على الخسْفِ(٣)(١).

قَوْلُه تعالى: ﴿ وَأَحْضِرَتِ ٱلْأَنْفُسُ ٱلشُّحَّ ﴾.

«أُحضرت» بمعنى: أُلزمت.

و «الشُّح»: الإِفْراطُ فِي الحِرص علَى الشِّيءِ.

وقىالَ ابْنُ فيارسِ: «الشُّبِّ»: البُّخيلُ معَ الجِرصِ، وتشباحَ الرَّجُلانِ علَى الأمْر: لا يريدان أن يفُوتَهُ كَا<sup>(ه)</sup>.

وفيمَنْ يعُود إليه هذا الشُّحُّ مِنَ الزَّوجِين (٦) قَوْلَانِ:

أحدُهما: المرأةُ، فتقديره: وأُحضرت نفسُ المرأةِ الشُّحَّ(٧) بحقِّها من

زوْجِها، هذا قوْلُ ابْنِ عَبَّاسٍ، وسعِيدِ بْنِ جُبيرٍ.

والشَّانِي: الزَّوجانِ جميعًا، فالمرأة تَشتُّ على مكانِها مِن زوجِها، والرَّجُلُ يشتُّ عليها بنفسِه إذا كان غيرُها أحبَّ إليه، هذا قوْلُ (^) الزَّجَاجِ (١).

<sup>(</sup>١) النكت والعبون (١/ ٥٣٣).

<sup>(</sup>٢) أشار ناسخ (ف) إلى نسخة فيها: يحملها.

<sup>(</sup>٣) في حاشية (ف): الخسف: الذلُّ.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٥٥٦) من طريق سعيد، به.

<sup>(</sup>٥) مقاييس اللغة (٣/ ١٧٨).

<sup>(</sup>٦) قوله: (من الزوجين) ليس في (ف).

<sup>(</sup>٧) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٨) في (ج): قال.

<sup>(</sup>٩) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١٦).



وق الَ ابْنُ زيْدِ: لا تطيب نفسُه أن يعطيَها شيئًا فتحلله، ولا تطيب نفسها أن تعطيه شيئًا من مالها، فتعطّفه عليها (١٠).

قُولُه تعالى: ﴿ وَإِن تُحْسِنُوا ﴾ فيه قولانِ:

أحدهما: بالصَّبر على الَّتي (٢) يكرهُهَا.

والثَّانِي: بالإِحْسان إِليها فِي عشرتِهَا.

قُولُه تعالى: ﴿ وَتَنَقُوا ﴾ يعني الجورَ عليها ﴿ فَإِنَ اللَّهُ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ فيُجازيكم عليه.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُواْ أَن تَعْدِلُواْ بَيْنَ ٱلنِّسَآءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَكَا تَعِيلُواْ مَنْ أَلْمُعَلَّا أَنْ فَعْدِلُواْ بَيْنَ ٱلنِّسَآءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَكَا تَعِيلُواْ صَلَّا الْمُعَلَّامَةُ وَإِن تُصْلِحُواْ وَتَتَّقُواْ فَإِنَ اللهَ كَانَ عَلْمُورًا رَحِيمًا اللهَ النَّهُ النَّهُ عَلَى اللهَ كَانَ عَفُورًا رَحِيمًا اللهِ النَّهُ النَّهُ النَّهُ عَلَى اللهُ عَفُورًا رَحِيمًا اللهِ اللهِ النَّهُ النَّهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ وَلَن تَسْتَطِيعُوٓا أَن تَعْدِلُواْبَيْنَ ٱلنِّسَآءِ ﴾.

قَالَ أَهْلُ التَّفسيرِ: لن تَطِيقوا أَن تسوُّوا بينهُنَّ فِي المحبَّةِ الَّتي هي ميْلُ الطِّباع (٣)؛ لأنَّ ذلك ليس من كسبِكُم ﴿ وَلَوْ حَرَصْتُمْ ﴾ على ذلك ﴿ فَلَا تَعِيلُوا ﴾ إلى الَّتي تُحبُّون فِي النَّفقة والقسم (١).

وقال مجاهِدٌ: لا تتعمَّدُوا الإساءةَ فتَذَرُوا الأُخْرَى كالمعلَّقة (٥).

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٥٦٤).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: الذي، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) في (ف): الطبع.

<sup>(</sup>٤) انظر: تفسير ابن جرير الطبري (٧/ ٥٦٦)، والتفسير البسيط (٧/ ١٣٣).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٥٦٥) من طريق ابن أبي نجيح، به.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: المعلَّقةُ: الَّتِي لا هي أيِّمٌ، ولا ذاتُ بعْلِ (١٠). وقَالَ قَتَادَةُ: المعلَّقةُ (١٠): المسجونةُ (١٠).

قوْلُه تعالى: ﴿ وَإِن تُصَلِحُوا ﴾؛ (أي: بالعدْلِ) ('' فِي القسمة ﴿ وَتَتَّقُوا ﴾ الجورَ ﴿ وَتَتَّقُوا ﴾ الجورَ ﴿ وَلَا اللهُ لُوبِ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَإِن يَنْفَرَّقَا ﴾.

يقول: وإِنْ أبتِ المرأَةُ [أنْ](٥) تسمَحَ لزوجِها بإيشارِ الَّتي يمِيلُ إليها، واختيارتِ الفُرقةَ، فإنَّ الله يُغنى كلَّ واحِيدٍ من سَعَتِهِ.

قال ابْنُ السَّائِب: يُغْنِي المرأةَ برَجُل، والرَّجلَ بامْرأةٍ.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٥٧٣)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٦٠٦٣) من طريق على بن أبي طلحة، به.

<sup>(</sup>٢) من قوله: (قال ابن عباس)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٥٧٤)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٦٠٦٥) من طريق سعيد بن أبي عروبة، به.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٥) من (ت)، و (ج)، و (ف).



ثم ذكرَ ما يُوجبُ الرَّغبةَ إليه فِي طلَبِ الخَيْر، فقالَ: ﴿ وَلِلّهِ مَا فِي اللّهَ مَوْتِ وَمَا فِي الأَرْضُ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا اللّهِ فِي طلَبِ الحَيْر، فقالَ: ﴿ وَلِلّهِ مَا فِي السّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا اللّهِ فَي اللّهِ الْفُران ﴿ وَلِيَاكُمْ ﴾ يما أهل القُران ﴿ وَإِن التّقُوا اللّه ﴾ والإنجيل، وسائر الكتاب ﴿ وَإِيّاكُمْ ﴾ يما أهل القُران ﴿ وَإِن اللّهُ وَمَا فِي السّمَوَتِ وَمَا فِي الرّض فَي الدّرض الله فلا يسضرُه خِلافُكم. وقِيل: له ما فِي السّماوات، وما فِي الأرض من الملائكة، فهم أطوعُ منْكُم.

وقد ذكرْنَا فِي سُورة «البقرة» معْنَى «الغني والحميد»، وفِي «آل عمران» معنى «الوكيل».

قُوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِن يَشَأَ يُذَهِبُكُمْ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ وَيَأْتِ بِنَاخَرِينَ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلَىٰ ذَلِكَ قَدِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٣٣].

قُولُه تعالى: ﴿ إِن يَشَأْ يُذْهِبُكُمْ أَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾.

قال ابْنُ عبَّاسٍ: يُريد المشركين والمُنافقين ﴿ وَيَأْتِ بِنَاخَرِينَ ﴾ أطوعَ لَه منْكُم (٢). وقالَ أبو سُليهان: هذا تَهديدٌ (٣) للكفار، يقول: إِن يشْأُ يُهلككم كها أهلك مَن [كانَ] (١) قبلكم إِذْ كفروا به، وكذَّبُوا رسلَه.

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ مَّنَ كَانَ يُرِيدُ ثَوَابَ الدُّنِيَا فَعِندَاللَّهِ ثَوَابُ الدُّنِيَا وَالْآخِرَةِ ۚ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٣٤].

قُولُه تعَالى: ﴿ مِّن كَانَ يُرِيدُ ثُوَابَ ٱلدُّنْيَا ﴾.

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٤/ ٩٢).

<sup>(</sup>٣) في (ت): تهددٌ.

<sup>(</sup>٤) من (ف).

قيل: إِنَّ هـذه الآيـة نزلَـتْ مـن أجـل المُنافقـين كانـوا لا يُصدِّقـونَ بالقيامـةِ، وإِنَّـما يطلبون عاجـلَ الدُّنيا، ذكـرَهُ أبـو سـليمانَ.

وقالَ الزَّجَاجُ: كان مشركو العربِ يتقرَّبُون إلى الله لِيعطيَهُم مِن خيْرِ الدُّنيا، ويَصرِفَ عنهم شرَّها، ولا(١) يؤمنون بالبعث، فأَعْلَم اللهُ ﷺ أنَّ خيْرَ الدُّنيا والآخرة عنده(١).

وذكر الماوردِيُّ أنَّ المراد بشواب الدُّنيا: الغنيمةُ فِي الجهاد، وثـواب [١٦٩/ب. الآخـرة: الجنَّـةُ. [قـال]<sup>(٣)</sup>: والمُـراد بالآيـة: حَـثُّ المجاهِـدِ عـلى قصْـدِ ثَـوابِ اللهِ تعـالى<sup>(١)</sup>.

> > قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا كُونُوا قَوَّامِينَ بِٱلْقِسْطِ ﴾.

فِي سَبَبِ نُزولِهِا قَوْلَانِ:

أُحدُهما: أنَّ فقِيرًا وغنيًّا اخْتصَا إِلَى النَّبِيِّ عَلَيْهُ، فَكَانَ صَغْوُه (٥) معَ الفقِيرِ يسرَى أنَّ الفقِيرَ لا يَظلم الغنِيَّ (٢)، فنزلَتْ هذه الآية، هذا قولُ السُّدِيِّ (٧).

<sup>(</sup>١) في (ت): شر هؤلاء.

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١٧).

<sup>(</sup>٣) من (ت).

<sup>(</sup>٤) النكت والعيون (١/ ٥٣٤).

<sup>(</sup>٥) أي: ميله.

<sup>(</sup>٦) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٧) رواه الطبري في تفسيره (٧/ ٥٨٥) من طريق أسباط بن نصر، به.

والشَّانِي: أَنَّهَا مُتعلِّقةٌ بقصَّةِ ابْنِ أُبيرِقَ، فهي خِطابٌ للَّذِين جادَلُوا عنه، ذكرَهُ أبو سُليهانَ الدِّمشقِيُّ.

و «القوَّام»: مُبالغَةٌ مِن قائِم. و «القِسْطُ»: العدْلُ.

ق الَ ابْنُ عبَّ اسٍ: كُونوا قوَّ الِينَ بالعدْلِ فِي الشَّهادةِ علَى مَن كانَتْ، ولوْ علَى أَنْفُسِكُم (۱).

وقَالَ الزَّجَّاجُ: معْنَى الكلامِ: قُومُوا بالعدْلِ، واشْهدُوا للهِ بالحَقَّ، وإِنْ كَانَ الحَقُّ علَى الشَّاهِدِ، أو على والديْهِ، أو قريبِهِ، إِنْ يَكُنِ المَشهودُ له غَنِيًّا فَاللهُ أُولَى بهِ (٣).

فأمَّا الشَّهادةُ على النَّفسِ، فهي إِقْرارُ الإِنْسانِ بها علِيه مِن حقَّ. وقد أمَرتِ الآيةُ بأنْ لا يُنظرَ إلى فقرِ المَشهُودِ عليْهِ، ولَا إلى غِناه، فإنَّ اللهَ تعَالى أوْلَى بالنَّظرِ إليْها).

ق الَ عطاءٌ: لا تَحِيفُوا على الفقِير، ولا تُعظّمُ وا الغنِيّ، فتُمْسِكُوا عنِ القولِ فيهِ (١٠).

ومِمَّن قالَ: إِنَّ الآيةَ نزلَتْ فِي الشَّهادَاتِ، ابْنُ عَبَّاسٍ (٥)، والحسَنُ (١)،

<sup>(</sup>۱) رواه الطبري في تفسيره (۷/ ٥٨٦)، و رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٦٠٧٧) من طريق على بن أبي طلحة، به.

<sup>(</sup>٢) في الأصل: فأما وإن.

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١٨).

<sup>(</sup>٤) التفسير البسيط (٧/ ١٤١).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٥٩٠)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٦٠٧٧) من طريق علي بن أبي طلحة، به.

<sup>(</sup>٦) انظر: تفسير البغوي (٢/ ٢٩٨).

ومُجاهِدٌ (١)، وعِكرمَةُ، والزُّهريُّ (٢)، وقتادَةُ (٣)، والضَّحَاكُ (١).

قُولُه تَعَالى: ﴿ فَلَا تَتَّبِعُوا ٱلْمُوَى آن تَعْدِلُوا ﴾.

فيهِ أربعَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّ معناه: فبلا تَتَبِعُوا الهُوَى، واتَّقُوا اللهَ أنْ تعدِلُوا عنِ الحَقِّ، قالَه مُقاتلٌ.

والثَّانِي: فلا تَتَّبِعُوا الْمَوَى لِتعْدِلُوا، قالَه الزَّجَّاجُ (٥٠).

والثَّالث: فَلا تَتَّبِعُوا الْمَوَى كَراهِيَّةَ أَنْ تَعْدِلُوا عَنِ الْحَقِّ.

والرَّابِعُ: فَلا تَتَّبِعُوا الْهَوَى فَتَعْدِلُوا(١٠)، ذكرَهُما الماوردِيُّ.

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَإِن تَلُورُ أَ ﴾.

قراً ابْنُ كَثِيرٍ، ونافِعٌ، وأبو عمْرِو، وعَاصِمٌ، والكِسائِيُّ: ﴿ تَلُوداً ﴾ بوَاوَيْن: الأُولى مَضْمُومَةٌ، واللَّامُ ساكِنَةٌ (٧).

وفِي معْنَى هذه القِراءةِ ثلَاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنْ يلوِيَ الشَّاهِدُ لِسانَهُ بالشَّهادَةِ إِلَى غير الحَقِّ.

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره (٧/ ٥٩٠) من طريق ابن أبي نجيح، به.

<sup>(</sup>٢) رواه الطبري في تفسيره (٧/ ٥٨٦) من طريق يونس، به.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جريـر الطـبري في تفسـيره (٧/ ٥٨٧)، وابـن أبي حاتــم في التفسـير (٦٠٨١) مـن طريـق يزيـد بـن زُريـع ، عـن سـعيد بـن أبي عروبـة، بـه.

<sup>(</sup>٤) رواه الطبري في تفسيره (٧/ ٥٩٢) من طريق عبيد بن سلمان، به.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١١٨).

<sup>(</sup>٦) في (ت): فيعتدلوا. ومن قوله: (قاله الزجاج)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>۷) السبعة (ص: ۲۳۸-۲۳۹)، ومعاني القراءات (۱/ ۲۱۸)، والحجة (۳/ ۱۸۵)، والمبسوط (ص: ۱۸۲).

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: يلْوِي لِسانَهُ بغيْرِ الحَقِّ، ولا يُقيمُ الشَّهادةَ علَى وجُهِهَا، أو يُعرضُ عنها ويترُّكُها(١). وهذا قوْلُ مجاهدٍ، وسعيدِ بْنِ جُبير، والضَّحَاكِ، وقتادَةَ، والسُّدِّيِّ، وابْنِ زيْدٍ.

والشَّانِي: أن يلوِيَ الحاكمُ وجْهَه (٢) إلى بعْضِ الخُصومِ، أو يُعرِضَ عن بعضِهِم (٣)، رُوي عن ابْنِ عبَّاسِ أيضًا.

والثَّالَث: أَنْ يلوِيَ الإِنْسانُ عُنقَه إِعْراضًا عن أَمْرِ اللهِ لِكبْرِهِ وعُتوَّه. ويكون: «أو تعرضوا» بمعنى: وتعرضوا، ذكرَهُ الماوردِيُّ.

وقَرأَ الأعمشُ، وحمْزةُ، وابْنُ عامِرٍ: «تَلْوا»(۱) بواو واحدةٍ، واللَّامُ مضمومَةٌ (۱). والمعنى: وأنْ تَلُوا أمورَ النَّاس، أو تَتْركُوا، فيكون الخِطابُ للحكَّام.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ، وَٱلْكِنَبِ ٱلَّذِى نَزَلَ عَلَى رَسُولِهِ ، وَٱلْكِنَبِ ٱلَّذِى أَزَلَ مِن قَبْلُ وَمَن يَكَفُرُ بِاللَّهِ وَمَلَيْهِ كَيْهِ ، وَكُنْبِهِ ، وَالْمَرْخِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَلًا بَعِيدًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٣٦].

<sup>(</sup>١) رواه الطبري في تفسيره (٧/ ٥٨٩) من طريق أبي ظبيان، به.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٣) في حاشية (ف): لوَى رَأْسَه وأَلُوى بِرَأْسِهِ، أَمَال وَأَعْرِض. وَقَوله تَعَالَى: {وَإِن تلووا أَو تعرضوا} بواوين، قَالَ ابْن عَبَّاس: هُوَ القَاضِي يكون ليُّه وإعراضُه لأحد الْحَصْمَيْنِ على الآخر. الصحاح. انظر: الصحاح؛ للجوهري (٦/ ٢٤٨٥).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) عن ابن عامر وحمزة في معاني القراءات (١/ ٣١٩)، والحجة (٣/ ١٨٥)، وعن الأعمش في الإتحاف (ص: ٥٢٢)، وقرأ الكسائي وقتيبة عن أبي جعفر: ﴿ نَلُوُوا ﴾. انظر: شواذ القراءات (ص: ١٤٥).

[1/14.]

قُولُه تَعَالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ءَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ ، ﴾. في سبب نُزولِها قُولَان:

أحدهما: أنَّ عبدَ الله بْنَ سلام، وأسدًا، وأسيدًا ابْنَيْ كعْب، وثعلبة بْنَ قيْسٍ، وسلامًا، وسلمة ويامِينَ. وهولاء مؤمِنو أهل الكتابِ أتوا رسُولَ الله عَلَيْة فقالُوا: يا رسُولَ الله! نُؤمنُ بكَ، وبكتابِكَ، وبِمُوسى، والتَّوراة، وعُزيرٍ، ونكفُر بها سوى ذلك مِنَ الكُتبِ والرُّسل، فنزلَت هذه الآية، رواه أبو صالح عن ابْنِ عبَّاسِ(۱).

والتَّانِي: أنَّ مُؤمِني أهْلِ الكتاب كان بيْنَهُم وبيْنَ اليهودِ كلامٌ لَّا أَسْلَمُوا، فنزلَتْ هذه الآيدة، هذا قولُ مقاتِل<sup>(٢)</sup>.

وفِي المُشار إليهم بقوْلِه تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا ﴾ ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدُها: أنَّهُمُ المسلمونَ، قالَه الحسَنُ. فيكون المعنى: يا أيها الذين آمنوا(٣) بمحمَّد والقرآنِ اثبتوا على إيهانِكُم.

والشَّانِي: اليهودُ والنَّصارى، قالَه الضَّحَّاكُ. فيكون المعنى: يا أيها الذين آمنوا بمُوسى، والتوراةِ، وبعيسى، والإِنْجيلِ: آمِنوا بمحمَّدِ والقرآنِ.

والثَّالِث: المُنافقون، قالَه مُجاهِدٌ. فيكون المعْنَى: يا أيها الَّذين آمنوا فِي الظَّاهِر بألْسِنتِهِم، آمِنُوا بقُلُوبِكُم.

<sup>(</sup>١) تفسير الثعلبي (٣/ ٤٠١).

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (١/ ١٤).

<sup>(</sup>٣) من قوله: (أحدها: أنهم)... إلى هنا ساقط من (ج).

قُولُه تعَالى: ﴿ وَٱلْكِئْبِ ٱلَّذِي نَزَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ . ﴾.

قراً ابْنُ كثير، وأبو عمرو، وابْنُ عامِر: «نُزِّل علَى رسولِهِ، والكتاب الَّذي أُنزل» مضمومتين.

وقراً نافِعٌ، وعاصِمٌ، وحمْزَةُ، والكِسَائِيُّ: «نَزَّلَ على رسُولِه، والكتابِ الَّـذي أَنْزَلَ» مفتوحتين (١٠).

والمُراد بالكتباب الَّذِي نَزلَ<sup>(۲)</sup> على رسولِه القرآنُ، والكتبابُ الَّذي أُنزل من قبْلُ: كلُّ كتبابٍ أُنزل قبل<sup>(۳)</sup> القرآنِ، فيكون «الكتباب» هَاهُنا اسْم جنْس.

قوْلُ مُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ءَامَنُواثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ٱزْدَادُوا كُفْرًا لَمُ لَاللَّهُ لِيَعْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلًا ﴿ النساء: ١٣٧].

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ﴾.

اخْتَلَفُوا فيمَن نزلَتْ علَى ثَلَاثَةِ أَقُوالٍ:

أحدُها: [أنَّها](1) في اليهود آمَنوا بموسى، ثُمَّ كفروا بعُد موسى، ثم آمَنوا بعُزيرٍ، ثُمَّ كفروا بعدَه بعيسى، ثُمَّ ازْدادوا كفرًا بمُحمَّد سَيَّيْ هذا قولُ ابْنِ عبَّاسِ(٥).

<sup>(</sup>۱) السبعة (ص: ۲۳۸)، ومعاني القراءات (۱/۳۱۸)، والحجة (۳/ ۱۸۳)، والمبسوط (ص: ۱۸۲).

<sup>(</sup>٢) في (ج): أنزل.

<sup>(</sup>٣) في (ج): من قبل.

<sup>(</sup>٤) من (ت).

<sup>(</sup>٥) التفسير البسيط (٧/ ١٤٧)، وتفسير الخازن (١/ ٤٣٨).

ورُوي عن قتادة قال: آمَنوا بمُوسى، ثُمَّ كفروا بعبادة العجل، ثُمَّ المُدوابه بعد عوده، ثُمَّ كفروا بعيسى، ثُمَّ ازْدادوا كفرًا بمحمَّد عَلَيْ (١٠).

والشَّانِي: أَنَّهَا فِي اليهود والنَّصارى، آمَن (٢) اليهودُ بالتَّوراة، وكفروا بالإِنْجيل، وَآمَنَ النَّصارى بالإِنْجيل. ثُمَّ تَرَكُوه وكفروا به، ثُمَّ ازْدادوا كفرًا بالقرآن وبمحمَّد ﷺ، رواه شيبانُ عن قتادةً (٣).

ورُوي عن الحسَنِ قالَ: هُم قوْمٌ مِن أَهْلِ الكتابِ، قَصَدُوا تَشْكِيكَ الْمُؤمِنينَ، فَكَانُوا يُظْهِرُون الإيهانَ ثُم الكُفرَ<sup>(١)</sup>، ثُمَّ ازْدادوا كفرًا بثُبُوتِهم على دينِهِم (٥٠).

وقى الَ مُقاتِلٌ: آمَنوا بالتَّوراةِ ومُوسى، ثُمَّ كفروا مِن بعدِ مُوسى، ثُمَّ كفروا مِن بعدِ مُوسى، (ثُمَّ آمَنوا بعِيسى والإِنْجِيل، ثُمَّ كفروا مِن بعدِه)(١)، ثُمَّ ازْ دادوا كفرًا بمحمَّد عَلِيْ والقرآنِ(٧).

والثَّالِث: أنَّها فِي المُنافقين آمَنُوا، ثُم ارْتدُّوا، ثُمَّ مَاتوا عَلَى كُفرهم، [١٧٠/ب] قالَه مُجاهِدٌ (٨).

<sup>(</sup>۱) رواه ابــن جريــر الطـــبري في تفســـيره (٧/ ٥٩٦-٥٩٧)، وابـــن أبي حاتـــم في تفســـيره (٦١١٢–٦١١٣– ٦١١٢) مـــن طريـــق معمـــر، بـــه.

<sup>(</sup>٢) في (ج): أقرَّ.

<sup>(</sup>٣) لم أجده.

<sup>(</sup>٤) في (ج): والكفر.

<sup>(</sup>٥) البحر المحيط (٤/ ٩٩).

<sup>(</sup>٦) ما بين الهلالين ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل (١/ ٤١٤).

<sup>(</sup>٨) رواه ابن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ٥٩٧)، وعنزاه السيوطي في البدر المنشور (٥/ ٧٧) لابين المنبذر.



ورَوى ابْن جُريب عن مُجاهِد: ﴿ ثُمَّ أَذْدَادُوا كُفْرًا ﴾ قال: ثَبتوا عليه حتَّى ماتُوا (١٠).

قال ابْنُ عَبَّاسٍ: ﴿ لَمْ يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ ﴾ ما أقامُ وا(٢) على ذلك ﴿ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلًا ﴾؛ أي: لا يجعلُهم بكفْرِهِم مُهتدِينَ (٣).

[قالَ](1): وإِنَّهَا علَّق امْتِنَاعَ المغْفِرة بكُفرِ بعْدَ كُفرِ؛ لأنَّ المؤمِنَ بعْدَ الكُفرِ يُغفرُ له كفرُهُ، فإذا ارتدَّ طُولِب بالكُفر الأوَّلِ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ بَشِرِ ٱلمُنَفِقِينَ بِأَنَّ لَمُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ١٣٨ ﴾ [النساء: ١٣٨].

قُولُه تَعَالى: ﴿ بَشِرِ ٱلْمُنَفِقِينَ ﴾.

زَعَم مُقَاتِلٌ أَنَّه لَمَا نَزَلَتِ المُغْفِرةُ فِي سُورةِ الفَتْحِ للنَّبِيِّ عَلَيْقَ والمُؤمِنينَ قَالَ مِن اللهِ بُنُ أُبِيِّ ونفَرٌ معَهُ: فَهَا لنَا؟ فنزلَتْ هذِه الآيَةُ (٥).

وق الَ غ يُرُه: كانَ المُنافقِ ونُ يتولَّ ون اليه ودَ، فأُلِحَ وا بِهِم فِي التَّبْش يرِ بالع ذَاب (٦).

[وق الَ الزَّجَ اجُ: معنى الآيةِ: اجْعلْ موضِعَ بِشارَتِهمُ العذابَ](٧). والعرَبُ تقُول: تحيتُكَ النَّهربُ؛ أي: هذا بدلٌ لك مِنَ التَّحيَّةِ.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٩٧).

<sup>(</sup>٢) في (ت): قاموا.

<sup>(</sup>٣) لم أجده.

<sup>(</sup>٤) من (ت)، و(ج).

<sup>(</sup>٥) تفسير مقاتل (٤/ ٦٩).

<sup>(</sup>٦) التفسير البسيط (٧/ ١٥١).

<sup>(</sup>٧) ما بين المعكوفين ليس في الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

### قال الشَّاعِرُ [من الوافر]:

وَخَيْلٍ قَدْ دَلَفْتُ لَمَا بِخَيْلٍ عَجِيَّةُ بَيْنِهِمْ ضَرْبٌ وَجِيعُ(') قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ الَّذِينَ يَتَخِذُونَ الْكَفِرِينَ أَوْلِيَآهَ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَيَبْنَغُونَ عِندَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلَهِ جَمِيعًا ﴿ النساء: ١٣٩].

قُولُه تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَيَّنَّخِذُونَ ٱلْكَفِرِينَ أَوْلِيَآهَ ﴾.

قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: يتَّخِذُون اليهودَ أُولِياءَ فِي العوْنِ والنُّصرة (٢).

قُولُه تعالى: ﴿ أَيَبْنَغُونَ عِندَهُمُ ٱلْعِزَّةَ ﴾؛ أي: القوَّةَ بالظُّهور على مُحَمَّدٍ وأَصْحابِهِ. والمعنى: أيتَّقُون بِهم؟

قَــالَ مُقَاتِـلٌ: وذلِـك أنَّ اليهـودَ أعَانُــوا مُشركِــي العـرَبِ عــلَى قِتــالِ رَسُــولِ اللهِ ﷺ ".

وقَالَ الزَّجَّاجُ: أَيبْتَغِي المُنافِقُون عند الكافرين(١) العِزَّةَ.

و «العزَّةُ»: المنعَةُ، وشدَّةُ الغَلَبةِ، وهو مأْخُوذٌ مِن قوْلِهم: أرْض عَزازٌ (°).

قَـالَ الأصمعـي: العَـزازُ: الأرْضُ الَّتِـي لا تُنْبِـت. فتأويـل العِـزَّة: الغَلَبـةُ والشَّـدَّةُ الَّتِـي لا يتعلَّـق بهـا إذْلَالٌ.

<sup>(</sup>۱) معاني القرآن وإعرابه (۲/ ۱۲۰)، والبيت للخنساء في ديوانها (ص: ۷۳)، والكتاب (۲) معاني القرآن وإعرابه (۲۱ معروبن (۳۲۳/۲) غير منسوب، والعمدة لابن رشيق (ص: ۲۱۰) ونسبه أنه من قول عمروبن معدي كرب، والمقتضب (۲/ ۲۰)، والخصائص (۱/ ۳۲۸) بلا نسبة، ودلفت: زحفت. (۲) لم أجده مسندًا.

<sup>(</sup>٣) تفسير مقاتل(١/ ١٥٤).

<sup>(</sup>٤) في (ت): الكافر.

<sup>(</sup>٥) العزاز: الأرض الصلبة، وأعز الرجل وقع في هذه الأرض.

قالتِ الحَنْسَاءُ [من المتقارب]:

كَأَنْ لَمْ يَكُونُــوا حِمــى يُتَقَــى إِذِ النَّــاسُ إِذْ ذَاكَ مَــن عَــزَّ بَــزَّا(١) أي: من قوي وغَلَبَ سَلبَ.

ويُق ال: قد استُعِزَّ على المريضِ؛ أي: اشتدَّ وجعُه. وكذلِك قولُ النَّاس: يَعزُّ على أن يفعَلَ (٢)؛ أي: يشتَدُّ، وقولهم: قد عزَّ الشَّيءُ: إذا لم يُوجَدُ، معناه: صعُبَ أن يُوجِدَ، والباب واحِدٌ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنْكِ أَنْ إِذَا سَمِعْنُمْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ يُكُفَرُ بِهَا وَيُسْنَهُ زَأْ بِهَا فَلَا نَقْعُدُوا مَعَهُمْ حَتَى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ۚ إِنَّكُو إِذَا مِثْلُهُمْ ۗ إِنَّ ٱللَّهَ جَامِعُ ٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْكَنِفِينَ فِي جَهَنَمَ جَمِيعًا ﴿ النَّهُ النَّهِ النَّهِ النَّهَاءَ اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

قُولُه تعالى: ﴿ وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلْكِنْبِ ﴾.

وقرَأَ عاصِمٌ، ويعْقوبُ: [ «نَزَّل »] (٣) بفتْح النُّون والزَّاي (١٠).

قال المفسِّرُون: الَّذِي نُزِّلَ عليهم (°) فِي النَّهي عن مُجَالستِهِم، قوْلُه تعالى فِي «الأنعام»: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي -َايَنِنَا فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ ﴾ [الآية: ٦٨] وكان المُنافقون يجلسون إلى أحْبَار اليهُ ودِ، فيسْخَرُون مِنَ القرآن ويُكذِّبُون

<sup>(</sup>۱) معاني القرآن وإعرابه (۲/ ۱۲۰) والبيت من المتقارب، وهو في ديوانها (ص: ۲۷٤)، وشرح شواهد المغني (۱/ ۲۶۹)، والصاحب في فقه اللغة (ص: ۱٦۲)، والمستقصي (۲/ ۳۵۷)، ومغنى اللبيب (۱/ ۸).

<sup>(</sup>٢) في (ف): تفعل.

<sup>(</sup>٣) من (ف).

<sup>(</sup>٤) السبعة (ص: ٢٣٩)، ومعاني القراءات (١/ ٣٢٠)، والحجة (٣/ ١٨٧)، والمبسوط (ص: ١٨٧).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ف).

به، فنهى اللهُ المُسلمين عن مجالَستِهم.

و﴿ ءَايَنتِ أَللَّهِ ﴾: هي القُرآنُ.

والمعْنَى: إِذَا سمعْتُمُ الكفرَ (١) بآياتِ الله، والاستهزاءَ بِها، فلا تقْعُدوا معهم حتى يأخذوا في حديث غير الكُفر، والاستهزاء. ﴿ إِنَّكُو ﴾ إِنْ (١) جالَستُمُوهم على ما هُم عليه من ذلِك، فأنتُم ﴿ مِثْلُهُمْ ﴾.

وفي ماذا(٢) تقع المُهاثلةُ فيه، قولان:

أحدهما: في العِصيان.

والثَّانِي: فِي الرِّضي بحالِم؛ لأنَّ مُجالسَ الكافرِ غيْرُ كافِرٍ.

[1/1/1]

وقد نبَّهتِ الآيَةُ على التَّحذير مِن مجالسةِ العُصاةِ.

ق الَ إِبراهيم النَّخعيُّ: إِنَّ الرَّجُل لَيجلسُ (فِي المجلِس)(١) فيتكلَّم بالكلمة، فيرُّضَي اللهَ بِها، فتُصيبُه الرَّحةُ فتعم مَن حوْله، وإِنَّ الرَّجُل لَيجلِسُ فِي (٥) المجلس، فيتكلَّم بالكلمة، فيسخطُ اللهُ بِها، فيُصيبه السَّخطُ، فتعم مَن حوْله (٦).

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ج).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٣) في (ف): وفيها.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٦) الزهد لهناد (٢/ ٥٥٣). ومن قوله: (وإن الرجل ليجلس في المجلس)... إلى هنا ساقط من (ف).

قوْلُ هُ تَعَالَى: ﴿ اللَّهِ مِنَ مَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ فَإِن كَانَ لَكُمْ فَتْحُ مِنَ اللَّهِ قَالُواْ اَلَمْ نَكُن مَا مَكُمْ فَتْحُ مِنَ اللَّهِ قَالُواْ اَلَمْ نَسْتَخُوذَ عَلَيْكُمْ وَنَمْ نَعَكُم مِنَ الْمُؤْمِنِينَ مَعَكُمْ وَإِن كَانَ لِلْكَفِرِينَ مَلِي اللَّهُ اللَّهُ لِلْكَفِرِينَ عَلَى اللَّهُ مِنِيلًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ لِلْكَفِرِينَ عَلَى اللَّهُ مِنِيلًا ﴿ اللَّهُ اللللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَتَرَبَّصُونَ بِكُمْ ﴾.

قالَ أبو سُليهانَ: هذه الآيةُ نزلَتْ فِي المنافقين خاصَّةً.

قَالَ مُقاتَل: كان المُنافقون يتَرَبَّصُون بالمؤمنين الدَّوائِرَ، فإنْ كانَ الفَتْحُ، قالُ والمُن كَانَ الفَتْحُ، قالُوا ﴿ اَلَمْ نَكُن مَعَكُمْ ﴾ فأعْطُونا مِنَ الغنيمة ﴿ وَإِن كَانَ لِلْكَنفِرِينَ نَصِيبٌ ﴾ فأي: دولةٌ على المؤمنين، قالوا للكفَّار ((): ﴿ أَلَمْ نَسْتَحْوِذَ عَلَيْكُمْ ﴾ (().

قال المبرِّد: ومعنى: ﴿ أَلَمْ نَسْتَحُوِذْ عَلَيْكُمْ ﴾: ألم نغلبْكم على رأيكم (٣).

وقسال الزَّجَساجُ: ألم نغلب عليكم بالموالاةِ لكم. و «نستحوذ» فِي اللَّغة، بمعنى: نستولِي، يقال: حُذْتُ الإِبلَ، وحُزْتُها: إذا استوليتُ عليها وجَعْتُها(1).

وقال غيرُه: ألم نستولِ عليكم بالمعونة (٥) والنُّصرة؟.

وقالَ ابْنُ جُريج: ألم نبيِّنْ لكم أنَّا على دينكم؟(١).

<sup>(</sup>١) في (ج): للكافرين.

<sup>(</sup>٢) تفسير مقاتل (١/ ٤١٦).

<sup>(</sup>٣) التفسير البسيط (٧/ ١٥٨)، تفسير البغوى (٢/ ٣٠٢).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٢٢).

<sup>(</sup>٥) في (ج): بالمعرفة.

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جرير الطبرى في تفسيره (٧/ ٢٠٨).

وفي قوْلِه تعَالى: ﴿ وَنَمْنَعَكُم مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدها: نمنعْكُم مِنْهُم بتخذيلِهم عنْكُم.

والثَّانِي: بما نُعلِمْكم مِن أخبارهم.

والثَّالث: بصَرْفِنا إيَّاكم عن الدُّخول فِي الإيهان.

ومُراد الكلام: إِظهارُ المِنَّةِ مِنَ المُنافقين على الكفَّار؛ [أي](١): فاعْرِفُوا [لنَا](٢) هـذا الحقَّ عليْكُم.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ فَأَلَّهُ يَعَكُمُ بَيْنَكُمْ مَيْنَكُمْ مَيْوَمَ أَلْقِيَكُمَةِ ﴾ يعْنِي الْمؤمنين والمُنافقين.

قالَ ابْنُ عبَّاس: يُريد أنَّه أخَّر عِقابَ المُنافقين (٣).

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَلَن يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَنْفِرِينَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ سَبِيلًا ﴾.

فيهِ ثَلَاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدها: أنَّ لا سبيلَ لهم عليْهِم (') يوْمَ القيامة، روى يُسَيعُ (') الحَضْرَمِيُ القيامة، روى يُسَيعُ (') الحَضْرَمِيُ (') عن علِيًّ بُنِ أَبِي طَالِبٍ ﴿ أَنَّ رَجُلًا جَاءَهُ، فقَالَ: أَرَأَيْتَ قَوْلَ الله تعالى: ﴿ وَلَن يَجْعَلَ اللهُ لِلْكَنِفِرِينَ عَلَى اللهُ وَمِينَ سَبِيلًا ﴾ وهم يُقاتِلونَنا (')

<sup>(</sup>١) من (ت).

<sup>(</sup>٢) من (ت)، (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٣) التفسير البسيط (٧/ ١٥٩).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) في (ج): سبيع.

<sup>(</sup>٦) يُسَيِّع بن مَعْدان الحضرمي الكوفي، ويُقال له: أُسيع. ثقةٌ يُعدفي الكوفيين سمع عليًّا وروى عن النعمان بن بشير، وعنه: ذر الهمداني، قال ابْنُ حجر: ثقة. انظر: التاريخ الكبير؛ للبخاري (٨/ ٤٣٥)، والتقريب؛ لابن حجر (٧٨١٠).

<sup>(</sup>٧) في (ت): يقتلونا.



[فيَظْهَرُون ويَقْتُلُون] (١)، فقَال: ﴿ وَلَن يَجْعَلَ اللَّهُ لِلْكَنفِرِينَ ﴾ يـوْمَ القِيامة ﴿ عَلَى الْفَوْمِنِينَ سَبِيلًا ﴾ وهـذا مـرْوِيٌّ عـنِ ابْـنِ عبَّـاسٍ، وقتـادَةَ.

والشَّانِي: أنَّ المُرادَ بالسَّبِيل: الظُّهُ ورُ عليهُ م، يعْنِي: أنَّ المُؤمنينَ همهُ الظَّاهرون، والعاقبةُ لمُم، وهذا المعنى في رواية عكرمة، عن ابْنِ عبَّاسٍ. والتَّالث: أنَّ السَّبيل: الحُجَّةُ. قال السُّدِّيُّ: لم يجعلِ اللهُ عليهم حُجَّةً، يعني فيها فعَلُوا بِهم (٢) مِنَ القَتْل والإِخْرَاج مِنَ الدِّيار (٣).

ق الَ ابْن جرير: لَّ وعدَ اللهُ المُؤمنين أنَّ الانا يُدخلُ المُنافقين مُدخلَ المُنافقين مُدخلَ المُنافقين الم يكن للكافرين على المُؤمنين وحلى المُؤمنين وحجَّة بأنْ يقولوا لهم: أنتم كنْتُم أعداءَنا، وكان المُنافقون أولياءَنا، وقد اجْتمعتم (1) في النَّار (٧).

قُولُـهُ تَعَـالَى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُتَنفِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ وَهُوَ خَدِعُهُمْ وَإِذَا قَامُوٓا إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّاقِلِيلًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٤٢].

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَفِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ ﴾؛ أي: يعمَلُون عمَلَ المُخادع (^^).

<sup>(</sup>١) من المطبوع.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٣) رواه ابسن جريسر الطبري في تفسيره (٧/ ٦١١)، وابسن أبي حاتم في تفسيره (٦٣١٦) من طريـق أسباط، بـه.

<sup>(</sup>٤) في (ف): أن لا.

<sup>(</sup>٥) في (ت): والمؤمنين.

<sup>(</sup>٦) في (ت): أجمعتم.

<sup>(</sup>٧) تفسير ابن جرير الطبري (٧/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٨) في (ت): الحادع.

[۱۷۱/ ب]

وقيل: يخادعون نبيَّهُ ﴿ وَهُوَ خَندِعُهُمْ ﴾؛ أي: مُجازيهِم على خِدَاعِهِم. وقـال الزَّجَّاجُ: لَّـا أُمِر بِقَبُـول مـا أَظْهَـرُوا، كان خادعًـا لَهـم بذلِـك (١٠).

وقِيل: خِداعُه إِيَّاهم يكونُ فِي القيامة بإطْفاء نُورِهِم.

وقد شرحْنَا طرفًا<sup>(٢)</sup> من هذا في «البقرة».

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ وَإِذَا قَامُوٓا إِلَى ٱلصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَالَى ﴾؛ أي: مُتثاقلِين.

و ﴿ كُسَاكَى ﴾: جمع كسلان. و «الكسل»: التثاقُلُ عنِ الأمْرِ (٣).

وقَرَأ أبو عِمران الجونيُّ: «كَسالى» بفتح السكاف<sup>(1)</sup>. [وقَراً ابْنُ السَّميفع: «كَسلى»، بفتْح السكاف] (٥) من غيْرِ ألِفِ (١).

وإنَّما كانوا هكذا؛ لأنَّهم يُصلُّون حذرًا على دمائهم، لا يرجُون بفعلِها ثوابًا، ولا يَخافون بتَرْكها عقابًا.

قوْلُه تعَالى: ﴿ يُرَآءُونَ ٱلنَّاسَ ﴾؛ أي: يُصلُّون لِيراهُمُ النَّاسُ. قالَ قتادَةُ: واللهِ لوْلَا النَّاسُ ما صلَّى المُنافِقُ (٧).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٢٣).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) في (ج): الأمور.

<sup>(</sup>٤) قراءة شاذة عن الأعرج في مختصر ابن خالويه (ص: ٣٦)، وعن عبد الرحمن ابن هرمز في شواذ القراءات (ص: ١٤٥)، وبدون نسبة في الكشاف (١/ ٦١٣)، وهي لغة تميم وأسد انظر البحر (٣/ ٣٠٦).

<sup>(</sup>٥) ما بين المعكوفين ساقط من الأصل، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٦) قراءة شاذة في إعراب القراءات (١/ ٤١٥) عن ابن السميفع، وفي البحر (٣/ ٣٠٦)، وفي شواذ القراءات (ص: ١٤٦) عن يحيي وإبراهيم ﴿ كِسالى ﴾ بكسر الكاف.

<sup>(</sup>٧) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٦١٤٠) من طريق سعيد، به.

## وِفِي تسمية ذكرهِم بالقليل ثلاثة أقوالٍ:

أحدها: أنَّه سُمِّي قليلًا؛ لأنَّه غيرُ مقبول، قالَه عليٌّ ، وقتادَةُ.

والنَّانِي: لأنَّه رِياءٌ، ولو كان للهِ لكانَ كثيرًا، قالَه (١) ابْنُ عبَّاسٍ، والحسَنُ.

والثَّالث: أنَّه قلِيلٌ فِي نفسه؛ لأنَّهم يَقتصِرُون على ما يظْهَرُ، دُون (٢) ما يخفَى مِنَ القراءة والتَّسبيح، ذكرَهُ الماوردِيُّ (٣).

قُوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ مُّذَبِّذَ بِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَآ إِلَىٰ هَتَوُلَآءِ وَلَآ إِلَىٰ هَتَوُلَآءٍ وَمَن يُضْلِلِ اللّهُ فَلَن يَجِدَلَهُ، سَبِيلًا ﴿ النساء: ١٤٣].

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ مُّذَبِّذَ بِينَ بَيْنَ ذَالِكَ ﴾.

المذبذب: المتردِّدُ بيْنَ أَمْرَيْنِ، وأَصْلُ التذَبذُبِ: التحرُّكُ، والاضْطراب، وهذه صِفة المُنافقِ؛ لأنه مُتَحيِّرٌ فِي دينِه لا يرجِعُ إلى اعْتقادٍ صَحيحٍ.

قالَ قتادَةُ: ليْسُوا بالمشركين المصرِّحِين بالشِّرك، ولا بالمُؤمنين المُخلصين (١٠).

قالَ ابْنُ زِيْدٍ: ومعنى ﴿ بَيْنَ ذَلِكَ ﴾ يعني (٥): بينَ الإسلامِ والكُفر، لم يُظهروا الكُفْرَ فيكونوا إلى الكُفَّار، ولم يُصدِّقوا الإِيمَانَ، فيكونوا إلى المُؤمنين(١).

<sup>(</sup>١) في (ت): قال.

<sup>(</sup>٢) في (ت): على ما يظهرون.

<sup>(</sup>٣) النكت والعيون (١/ ٥٣٩).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٦١٦)، ورواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٦١٤٧).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٦١٧).

قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ(١): ﴿ وَمَن يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَلَن يَجِدَ لَهُ ، سَبِيلًا ﴾ إِلَى الهُدى(٢).

وقد روى ابْنُ عُمرَ عنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ أَنَّه قالَ: «مَثْلُ المُنَافِقِ مَشَلُ الشَّاةِ الْعَائِرَةِ (") بينَ الْغَنَمَيْنِ (١٠) تَعِيرُ (٥) إِلَى هَذِه مَرَّةً، وَإِلَى هَذِهِ مَرَّةً، وَإِلَى هَذِهِ مَرَّةً، وَلَا تَذْرِي الْعَائِرِةُ (") تَتْبَعُ »(٧).

قُوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَنَّخِذُوا ٱلْكَفِرِينَ أَوْلِيَآ مِن دُونِ الْمُؤمِنِينَ ۚ أَرُبِيدُونَ أَن تَجَعَلُوا لِلَّهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَنَا مُبِينًا الله الله النساء: ١٤٤].

قوله تعالى: ﴿ لَا نَتَّخِذُوا ٱلْكَيْفِرِينَ أَوْلِيآ } .

فِي المُراد بالكافرين (^) قوْلَانِ:

أحدُهما: اليهودُ، قالَه ابْنُ عبَّاسِ.

والثَّانِي: الْمُنافقون.

قَالَ الزَّجَّاجُ: ومعنى الآيَةِ: لا تَجْعَلُوهم بطانتكُم وخَاصَّتكُم (١).

و «السلطان»: الحجَّةُ الظَّاهرةُ، وإنَّها قيل للأمير: سلطانٌ؛ لأنَّه حجَّةُ الله فِي أَرْضِه، واشتقاقُ السُّلطان: مِنَ السَّليط. والسَّليطُ: ما يُستضاءُ

<sup>(</sup>١) قوله: (قال ابن عبَّاس) ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٢) لم أجده مسندًا.

<sup>(</sup>٣) العائرة: المترددة الحائرة، لا تدري أيهم تتبع.

<sup>(</sup>٤) في الأصل: الغنم.

<sup>(</sup>٥) في (ت): يعني.

<sup>(</sup>٦) في (ت)، و(ج): أيها.

<sup>(</sup>۷) رواه ومسلم (۲۷۸٤).

<sup>(</sup>٨) في (ت): بالكافر.

<sup>(</sup>٩) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٢٣).



به، ومِن هذا قيل للزَّيت: السَّليطُ. والعرَبُ تؤنَّث السَّلطانَ وتُذكِّره، تقول: قضَتْ عليْكَ السلطان، وأمرتْكَ السُّلطان، والتذكير أكثر، وبه جاء القُرآنُ، فمَن أنَّثَ، ذهب إلى معنى الحُجَّةِ، ومَنْ ذكَّر، أراد صاحِبَ السُّلطان.

قى الَ ابْنُ الأنباريِّ: تقدير الآية: أَتُريدون أن تجعلوا لله عليكم بمُوالاة الكافرين حجَّةً بَيِّنةً تُلزمكم عذابه، وتُكْسِبُكم غضبَهُ؟.

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلنَّارِ وَلَن تَجِدَ لَهُمُ نَصِيرًا اللهَ اللهَ اللهِ اللهُ الل

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ إِنَّ ٱلمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرْكِ ٱلْأَسْفَكِلِ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾.

قَرَأَ ابْنُ كثير، ونافع، وأبو عمْرِو، وابْنُ عامِرٍ: بفتح الرَّاءِ.

[١٧٢/أ] وقَرَأُ عاصِمٌ، وحْمْزَةُ، والكِسائِيُّ، وخلَفٌ: بتسْكِين الرَّاءِ(١).

قالَ الفَرَّاءُ: وهِي لُغتانِ(٢).

قالَ أبو عُبيدةَ: جهنم أَدْرَاكُ؛ أي: منازلُ، وأطْباق. فكُلُّ منزلِ منها: دَرك (٣). وحكى ابْنُ (١٠) الأنباري عن بعْضِ العُلماء أنَّه قال: الدَّركات: مَراقِ، بعْضُها تَحْتَ بعْض

<sup>(</sup>۱) السبعة (ص: ۲۳۹)، ومعاني القراءات (۱/ ۳۲۰)، والحجة (۱۸۸ )، والمبسوط (ص: ۱۸۸ – ۱۸۲).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن (١/ ٢٩٢).

<sup>(</sup>٣) مجاز القرآن (١ / ١٤٢).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) الزاهر (١/ ٤٤٧).

وق الَ الضَّحَ الُّ: الـدَّرج: إِذَا كَانَ بِعْضُها فَوْقَ بِعْضِها، والـدَّرك: إِذَا كَانَ بِعْضُها أَسْفَلَ مِن بِعْضِ<sup>(۱)</sup>.

وقالَ ابْنُ فارس: الجنَّةُ دَرجاتٌ، والنَّار دَركاتٌ (٢).

وقالَ ابْنُ مسعود فِي هذهِ الآيةِ: هُم فِي تَوابِيتَ مِن حَديدٍ مُبهمةٍ [عليْهِم] (٣)(١٠). قالَ ابْنُ الأنباري: المُبهمةُ: الَّتِي لا أَقْفَال عليْهَا، يُقال: أمرٌ مُبهم: إذا كان ملتبسًا ولا يُعرف معناه، ولا بابُه (٥).

قُولُه تعَالى: ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُوا ﴾.

قَالَ مُقَاتِلٌ: سببُ نزوهَا:

أنَّ قوْمًا قالواعنْدَ ذكر مُستقرِّ المُنافقين: فقد كانَ فُلان وفلانٌ منافقين، فتابوا، فكيف يُفْعَل بهم؟ فنزلَتْ هذه الآيَةُ(٧).

<sup>(</sup>١) التفسير البسيط (٧/ ١٦٦).

<sup>(</sup>٢) مقاييس اللغة (٢/ ٢٦٩).

<sup>(</sup>٣) من المطبوع.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٦٢١)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٦١٥٣) من طريق سفيان، عن سلمة بن كهيل، عن خيثمة، به.

<sup>(</sup>٥) الزاهر (١/ ٤٤٧).

<sup>(</sup>٦) ذكره الخازن في تفسيره (١/ ٤٤١).

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل (١/ ١٧ ٤).

ومعنى الآية: إِلَّا الَّذين تابوا مِنَ النِّفاق ﴿ وَأَصْلَحُوا ﴾ أعما لَهُم بعْدَ التَّوبَةِ ﴿ وَأَعْتَصَمُوا بِاللَّهِ ﴾؛ أي (١): اسْتَمْسَكوا بدينِه.

﴿ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ ﴾ فيهِ قولانِ:

أحدهما: أنَّه الإسلام، وإخلاصه: رفع الشِّرك عنه، قالَه مُقاتِلٌ (٢).

والشَّانِي: أَنَّه العمَـلُ، وإِخْلَاصُه: دفْعُ شَـوائِبِ النِّفاقِ والرِّياءِ مِنْهُ، قالَـه أبو سُـليهان الدِّمشـقيُّ.

قُولُه تعَالى: ﴿ فَأَوْلَتِهِكَ مَعَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾.

في «معَ» قولان:

أحدهما: أنَّها على (٣) أصلِهَا، وهوَ الإقْتِرَانُ.

وفي ماذا اقترنوا بالمؤمنين؟ فيهِ قوْلَانِ:

أحدهما: فِي الولاية، قالَه مُقاتِلٌ.

والثَّانِي: فِي الدِّين والثَّوابِ. قالَه أبو سُليهانَ.

والثَّاني: أنَّها بمعنى «مِن» فتقديرُه: فأولئك مِنَ المؤمنين، قالَه الفَرَّاءُ(١).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ مَّا يَفْعَكُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُكُمْ وَءَامَنتُمْ ۚ وَكَانَ ٱللَّهُ

شَاكِرًا عَلِيمًا ﴿ ﴿ ﴾ [النساء: ١٤٧].

قُولُه تعالى: ﴿ مَّا يَفْعَكُ أَلَّلَهُ بِعَذَابِكُمْ ﴾.

«مَا» حرْفُ اسْتفهام، ومعناه: التقريرُ؛ أي: إِنَّ الله لا يُعذِّب الشاكرَ الْمُؤمِنَ.

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن (١/ ٢٩٣).

ومعنَى الآيَةِ: ما يصنعُ اللهُ بعذابِكُم إِنْ شكرتم نِعمَهُ، وآمنتم به وبرسولِهِ. والإيهانُ مقدَّمٌ فِي المعنى وإِنْ أُخَر فِي اللَّفظ.

ورُوي عنِ ابْنِ عبَّاسِ أنَّ المُرادَ بالشُّكر: التَّوحِيدُ(١).

قوْلُه تعالى: ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ شَاكِرًا ﴾؛ أي: للقليل مِنْ أَعْمَالِكُم، ﴿ عَلِيمًا ﴾ بِنيَّاتِكُم، وقيل: ﴿ شَاكِرًا ﴾؛ أي: قَابِلًا.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ لَا يُحِبُ اللَّهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَن ظُلِمُ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا عَلِيمًا ﴿ النساء: ١٤٨].

قُولُه تعَالى: ﴿ لَا يُحِبُ أَللَّهُ ٱلْجَهْرَ بِٱلسُّوٓءِ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾.

فِي سَبَبِ نُزولِهِا قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّ ضيْفًا تضيَّفَ قوْمًا فأَسَاؤُوا قِراهُ فاشْتكَاهُم، فنزلَتْ هـنِه الآية رُخصة في أنْ يشْكُوا، قالَه مُجاهدٌ(١).

والشَّانِي: أَنَّ رَجُلَّا نِهَ مِن أَبِي بِكُرِ الصِّدِّيقِ والنَّبِيُّ عَلَيْهُ حَاضِرٌ، فسكَتَ عَنْهُ أَبُو بِكُرٍ مِرارًا، ثُمَّ ردَّ عليْهِ، فقَامَ النَّبِيُّ عَلَيْهُ، فقالَ أَبُو بِكُر: يَا رَسُولَ اللهِ! شَتَمَنِي فَلَم تَقُلْ لَه (٣) شَيْئًا، حتَّى إِذَا رَدذْتُ علَيْهِ قُمْتَ؟! فقالَ: "إِنَّ مَلَكًا كَانَ يُجِيبُ عَنْكَ، فَلَمَّا رَدَدْتَ عَلَيْهِ، ذَهَبَ المَلَكُ، وَجَاءَ الشَّيْطَانُ» [١٧٢/ب] فنزَلَتْ هـذِه الآيةُ، هـذَا قـوْلُ مُقاتِل (١٠).

<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٤/ ١١٤).

<sup>(</sup>۲) رواه ابــن جريـــر الطـــبري في تفســـيره (۷/ ٦٢٨-٦٢٩)، وابـــن أبي حاتـــم في تفســـيره (٦١٦٨– ٦١٧٠).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (١/ ٤١٨).

واخْتَلَفَ القُرَّاءُ فِي قِراءة:﴿ إِلَّا مَن ظُلِمَ ﴾.

فَقَرأَ الجُمهورُ بضَمِّ الظَّاءِ، وكسرِ اللَّامِ(١).

وقراً عبد الله بن عمرو، والحسن، وابن المسيّب، وأبو رجاء، وسعيد بن جُبير، وقتادة ، والضّحَاكُ(٢)، وزَيْد بن أسْلَم، بفتحِهمَا(٢)(١).

فعَلَى قِراءَةِ الجُمهورِ، فِي معْنَى الكلام ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: إِلَّا أَنْ يدعوَ المظلُومُ علَى مَن ظلَمَهُ، فإنَّ اللهَ قد أَرْخصَ لَه، قالَه أبنُ عبَّاس.

والثَّانِي: إِلَّا (\*) أَنْ ينْتَصِرَ المظلُّومُ مِن ظَالِمِ (١)، قالَه الحسَنُ، والسُّدِّيُّ.

والثَّالِث: إِلَّا أَنْ يُخِبِرَ المظلُومُ بِظُلْم مَنْ ظلَمَهُ، رَواه ابْنُ أَبِي نَجِيح عَنْ مُجَاهِدٍ. ورَوى ابْنُ جُريج عنْهُ قالَ: إِلَّا أَنْ يجهرَ الضَّيْفُ (٧) بذمٍّ مَن لم يُضيِّفْهُ (٨).

فأمَّا قِسراءة مَن فتَحَ الظَّاءَ، فقالَ ثعْلَبٌ: هِي مَردودةٌ علَى قوْلِه

<sup>(</sup>١) في البحر (٣/ ٣١٠)، والدر المصون ( ٤/ ١٣٥)، والمحرر ( ٢/ ١٢٩).

<sup>(</sup>٢) ليس في (ج).

<sup>(</sup>٣) في (ت): بفتحها.

<sup>(</sup>٤) قراءة شاذة في مختصر ابن خالويه (ص: ٣٦) عن الضحاك ابن مزاحم، وزاد في المحتسب ابن عباس وسعيد وزيد وعبد الأعلى وعطاء وابن يسار، وشواذ القراءات (ص: ١٤٦) عن سعيد والضحاك وعطاء، وبدون نسبة في إعراب القراءات (١/ ٤١٧)، وزاد في البحر (٣/ ٣١٠) ابن عمرو ابن اسحاق والحسن وابن المسيب وقتادة وأبا رجاء.

<sup>(</sup>٥) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٦) في (ف): ممن ظلمه. وفي (ج): من ظلمه.

<sup>(</sup>٧) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٨) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٦٢٩).

تعالى: ﴿ مَا يَفْعَكُ أَلِلَهُ بِعَذَابِكُمْ ﴾، ﴿ إِلَّا مَـنْ ظَلَـم ﴾. (١) وذكرَ الزَّجَاجُ فيها قولَيْنِ:

أحدُهما: أنَّ المعْنَى: إِلَّا أنَّ الظالِمَ يجهرُ بالسُّوءِ ظُلَّمَا.

والشَّانِي: إِلَّا أَنْ تَجْهَرُوا بِالسُّوء للظَّالِمِ. فعَلَى هذا تكونُ (٢) «إِلَّا» فِي هذَا المُكانِ اسْتِثناءً مُنقطِعًا، ومعْناها: لكنِ المظلومُ يجوزُ (٣) له أن يجهرَ لظالِه بالسُّوء، واجْهرُوا [له] (١) بالسُّوءِ (٥).

وقالَ ابْنُ زِيْدِ: إِلَّا مَنْ ظلِم؛ أي: أقامَ علَى النِّفاقِ، فيُجهر لَه بالسُّوء حتَّى يَنْزِعَ(١٠).

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَكَانَ اللَّهُ سَمِيعًا ﴾؛ أي: لِما تَجَهَرُون بِهِ مِن سُوءِ القوْلِ عَلِيمًا بِما تُحفُونَ.

وقِيل:﴿ سَجِيعًا ﴾ لقولِ المظلُومِ، ﴿ عَلِيمًا ﴾ بها فِي قلْبِه، فلْيَتَّقِ اللهَ، ولَا يقُلْ (٧) إِلَّا الحَتَّ.

وقى الَ الحسَنُ: مَن ظُلِم، فقد رُخِّص له أن يدعوَ على ظالِم مِن غيرِ أن يعْتَدِي؛ مِثْل أن يقولَ: اللَّهُم أغنِّي عليْهِ، اللَّهُمَّ اسْتخرِجْ لِي حقِّي،

<sup>(</sup>١) مجالس ثعلب (ص: ٣).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: يكون، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٤) من (ت)، و(ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٢٥).

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٦٣٠- ٦٣١).

<sup>(</sup>٧) في (ت): يقبل.

اللَّهُمَّ حِل بينك وبين مَا يُريد (١).

قُولُـهُ تَعَـالَى: ﴿ إِن نُبَدُواْ خَيْرًا أَوْ ثَخَفُوهُ أَوْ تَعَفُواْ عَن سُوٓءٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوَّا فَدِيرًا ﴾ [النساء: ١٤٩].

قُولُه تَعَالى: ﴿ إِن نُبُدُواْ خَيْرًا ﴾.

قالَ ابْنُ عبَّاسِ: يُريد مِن أعْمالِ البِرِّ كالصِّيام والصَّدقَةِ (٢).

وقالَ بعْضُهُم: إِنْ تُبدوا خيرًا بدلًا مِنَ السُّوء.

وأكثرُهم علَى أنَّ «الهاءَ» فِي ﴿ يُخْفُوهُ ﴾ تعودُ إلى الخير.

وقالَ بعْضُهُم: تعُودُ إلى السُّوءِ.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَفُوًّا ﴾.

قالَ أبو سُليهانَ: أي(٣): لم يزَلْ ذَا عفْوِ معَ قُدرتهِ، فاعْفُوا أنْتُم معَ القُدرةِ.

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَيَقُولُونَ نُوْمِنُ بِبَعْضٍ وَنَحَقُمُ بِبَعْضٍ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ سَبِيلًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٥٠].

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِأَلَّهِ وَرُسُلِهِ }.

فِيهم قولانِ:

أحدُهما: أنَّهُمُ اليهودُ، كانوا يُؤمِنونَ بِمُوسى، وعُزيرٍ، والتَّوراةِ، ويكْفُرونَ بعِيسى، والإِنْجِيلِ، ومُحمَّدِ<sup>(1)</sup>، والقُرآنِ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ.

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٦٢٦)، وابن أبي حاتم في التفسير (٦١٧١).

<sup>(</sup>٢) التفسير البسيط (٧/ ١٧٣).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٤) في (ج): وكفروا بمحمد.

والشَّانِي: أنَّهُ مُ اليهودُ والنَّصارى، آمَن اليهُ ودُ بالتَّوراةِ ومُوسى، وكَفَرُوا وكُوسى، وكَفَرُوا وكُفَرُوا بالإِنجيل وعيسى، وكَفَرُوا بمُحمَّدِ والقُرآنِ، قالَه قتادَةُ.

ومعْنى قوْلِه تعَالى: ﴿ وَيُرِيدُونَ أَن يُفَرِّقُواْ بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ، أَي: يُريدون أَن يفرِّقُوا بَيْنَ ٱللَّهِ وَرُسُلِهِ ، أَي: يُريدون أَن يفرِّقُوا بين الإِيهانِ باللهِ ، والإِيهَانِ بِرُسلِه ، ولا يصِحُ الإِيهانُ بهِ والتَّكْذِيبُ بِرُسلِه أو ببعضِهِم.

﴿ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَخِذُواْ بَيْنَ ذَلِكَ ﴾؛ أي: بينَ إِيهانِهِم ببعضِ الرُّسُلِ، وتكذيبِهِم ببغض.

﴿ سَبِيلًا ﴾؛ أي: مذْهَبًا يذْهَبُون إليه. وقالَ ابْنُ جُريج: دِينًا يدِينُونَ بهِ(١).

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ أُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقَّا ۚ وَأَعْتَدْنَا لِلْكَفِرِينَ عَذَابًا مُهِيئًا ۞ وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ، وَلَمْ يُفَرِقُواْ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ أُوْلَتِهِكَ سَوْفَ يُوْتِيهِمْ أُجُورَهُمْ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ۞ ﴾ [النساء: ١٥٢،١٥١].

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ أُوْلَكِيكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ حَقًّا ﴾.

ذِكْرُ (٢) «الحقِّ» هاهُنا توكيدًا (٣) لِكُفرِهِم إزالةً لتَوَهَّم مَن يتوهَّمُ أنَّ إِيهَا لَهُم ببعض الرُّسل يُزيل عنْهُم اسْمَ الكُفر.

<sup>(</sup>١) رواه ابن جرير الطبري في التفسير (٧/ ٦٣٧).

<sup>(</sup>٢) في (ج): ذكرهم.

<sup>(</sup>٣) في (ت): توكيد.



قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ يَسْنَاكَ أَهْلُ ٱلْكِنَبِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِنَبَا مِنَ ٱلسَّمَآءِ فَقَدْ سَأَلُواْ مُوسَى آكْبَرَ مِن ذَلِكَ فَقَالُواْ أَرِنَا ٱللّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّنعِقَةُ بِظُلْمِهِمْ ثُمَّ ٱتَّخَذُواْ ٱلْمِجْلَ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَتْهُمُ ٱلْبَيِّنَتُ فَعَفَوْنَا عَن ذَلِكَ وَءَاتَيْنَا مُوسَىٰ سُلْطَنَا مَبِينَا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُلّمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

قُولُه تعَالى: ﴿ يَسْتَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِئْبِ ﴾.

فِي سبَبِ نُزولَهَا ثلاثَةُ أَقُوالٍ:

أحدُها: أنَّه سألُوه أنْ يُنزِّلَ عليه م كتابًا(١) خاصَة، هذا قولُ الحسَن (٢)، وقتادَة (٣).

والشَّانِ: أنَّ اليهُودَ والنَّصارى أَتَوْا إِلى رسُول الله ﷺ، فقالوا: لَا نُبايعُكَ حَتَّى تأتينَا بِكتَابٍ مِن عنْدِ اللهِ إِلى فُلانٍ أنَّك رَسُولُ اللهِ، وإِلَى فُلانٍ بكتَابٍ أَنَّك رسُولُ اللهِ، فنزلَتْ هذه الآيةُ، هذا قوْلُ ابْنِ جُريج ('').

والتَّالِث: أنَّ اليهودَ سأَلُوا النَّبِيَّ عَلَيْهِ أَنْ يُنزِّلَ عليْهَم كِتابًا مِنَ السَّماءِ مَكْتُوبًا كما نزَلَتِ التَّوراةُ على مُوسى (٥)، هذا قولُ القُرظِيِّ (١)، والسُّدِّيِّ (٧).

<sup>(</sup>١) في (ت)، و(ج)، و(ف): كتابًا عليهم.

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٧/ ٥٦٤).

<sup>(</sup>٣) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٦٣٩) من طريق سعيد بن أبي عروبة، به.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٠ ٦٤) من طريق حجاج، به.

<sup>(</sup>٥) من قوله: (عليهم كتابًا)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٦) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٦٣٩).

<sup>(</sup>٧) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٦٣٩) من طريق أسباط بن نصر، به.

وفي المُراد بـ «أهْلِ الكتابِ» قولان:

أحدُهما: اليهودُ والنَّصارَى.

والثَّانِي: اليهُودُ.

وفي المُراد بـ «الكتاب(١) المنزَّل مِنَ السَّماءِ » قولًانِ:

أحدُهما: كِتابٌ مكتُوبٌ غير القُرآنِ.

والثَّانِي: كِتابٌ بتصديقِه فِي رِسالَتِهِ.

وقد بيَّنَّا فِي «البقرة» معْنَى سُؤالهِم رُؤيةَ اللهِ جهرَةً، واتِّخاذِهِمُ (٢) العِجلَ.

و﴿ ٱلْبِيِّنَاتُ ﴾: الآياتُ الَّتِي جاءَ بِهَا مُوسى.

فإنْ قِيل: كَيْفَ قَالَ: ﴿ ثُمَّ اَتَّخَذُواْ الْعِجْلَ ﴾ (٣) و (أَمَّمَّ ) تَقْتَضِي التَّرَاخِي، والتَّأَخُّرَ، أَفكانَ اتِّخاذُ العِجل بعد قوْلِم : ﴿ أَرِنَا اللّهَ جَهْرَةً ﴾ ؟

فعنْهُ أربعَةُ أَجْوبةٍ: ذكرَهُنَّ ابْنُ الأَنْباريِّ:

أحدَه نَّ (٤٠): أن تكون «ثُمَّ» مَردُودةً علَى فعلِهِمُ القَدِيمِ، والمعْنَى: وإِذْ وَعَدْنَا مُوسى أربعين ليلةً فخَالَفُوا أيضًا، ثُمَّ اتَّخذوا العِجلَ.

والثَّانِي: أَن تَكُونَ مُقدَّمةً فِي المُعْنَى، مُؤخَّرةً (٥) فِي اللَّفظ، والتَّقديرُ: فقدِ اتَّخذوا العِجلَ، ثُمَّ سأَلُوا مُوسى أَكْبَرَ مِن ذلِك، ومِثْلُه: ﴿ فَٱلْقِهْ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَٱنظُرْ مَاذَا يَرْجِعُونَ ﴾ [النمل: ٢٨] المعنى: فأَلْقِه إليهم، ثُمَّ انْظُر ماذَا يرجِعُونَ، ثُمَّ تولَّ عنْهُم.

<sup>(</sup>١) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) في (ت): واتخذوا.

<sup>(</sup>٣) من قوله: (والبينات الآيات)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٤) في (ف): أحدها.

<sup>(</sup>٥) في (ج): أن تكون متقدمة، مؤخرة.

Q

والثَّالث: أنَّ المعنى(١)، ثُم كانوا اتَّخذوا العِجل، فأضْمرَ الكوْنَ.

والرَّابع: أنَّ [ثُمَّ](٢) معْنَاها التَّأْخِيرُ فِي الإِخبار، والتَّقدِيمُ فِي الفِعل، كما يقُولُ القائِلُ: شرِبْتُ الماءَ، ثُمَّ أكلْتُ الحُبزَ، يُريد: شربْتُ الماءَ، ثُمَّ أكلْتُ الحُبزَ، يُريد: شربْتُ الماءَ، ثُمَّ أُخبركم (٣) أنِّي أكلْتُ الخبزَ بعْدَ إِخْباري بشُرْب الماءِ(٤).

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ فَعَفَوْنَا عَن ذَالِكَ ﴾؛ أي: لم نستأصِلْ عبدَةَ العجْلِ.

و «السُّلطان المبين»: الحجَّةُ البيِّنةُ. قال ابْنُ عبَّاسِ: اليدُ والعَصَا.

وقال غيرُه: الآياتُ التِّسعُ.

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَرَفَعَنَا فَوَقَهُمُ ٱلطُّورَ بِمِيثَقِهِمْ وَقُلْنَا لَهُمُ ٱذْخُلُواْ ٱلْبَابَ سُجَدًا وَقُلْنَا لَهُمْ لَا تَعَدُواْ فِي ٱلسَّبْتِ وَأَخَذُنَا مِنْهُم مِّيتَقًا غَلِيظًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٥٤].

قوْلُه تعَالَى: ﴿ وَرَفَعُنَا فَوَقَهُمُ ٱلطُّورَ بِمِيثَقِهِم ﴾؛ أي: بها أعْطَوُ اللهَ مِن العهدِ والميشاقِ: لَيعْمَلُنَ (٥) بها في التَّوراة.

قُولُه تَعَالَى: ﴿ لَا نَعَدُواْ فِي ٱلسَّبْتِ ﴾.

قرَأَ نافِعٌ: «لا تعْدُوا» بتسكين العين وتشديدِ الدَّال. وروى عنه ورشٌ «تَعَدُوا» بفتح العين وتشديدِ الدَّالِ. وقرَأَ الباقون «تَعْدوا» خفيفة (٢)، وكلُّهم ضمُّوا الدَّالَ.

<sup>(</sup>١) من قوله: (فألقه إليهم)... إلى هنا ساقط من (ف).

<sup>(</sup>٢) من (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) من قوله: (ثم أكلت الخبز)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٥) في (ت): ليعلمن.

<sup>(</sup>٦) السبعة (ص: ٢٤٠)، ومعاني القراءات (١/ ٣٢١)، والحجة (٣/ ١٩٠)، والمبسوط (ص: ١٨٠).

وقد ذكرنا هذا وغيرَه في «البقرة».

و «الميثاقُ الغليظ»: العهْدُ المؤكَّدُ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم مِيثُقَهُمْ وَكُفْرِهِم بِثَايَتِ ٱللَّهِ وَقَنْلِهِمُ ٱلْأَنْبِيَآءَ بِغَيْرِ حَقِّ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلْفُ كُنَا اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عِلَا يُؤْمِنُونَ إِلَا لَهُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَا يُعْتَمُونَ إِلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عِلَا عَلَا عَلَيْهِمِ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عِلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ عَلَيْ

[۱۷۳/ب]

قولُه تعالى: ﴿ فَبِمَا نَقَضِهِم مِّيثَقَهُمْ ﴾ «ما » صِلةٌ مؤكِّدةٌ.

قَالَ الزَّجَّاجُ: والمعنى: فبنقضِهِم (١) ميثَاقَهُم، وهو أنَّ اللهَ أخذَ عليهم الميثاقَ أن يُبيِّنوا ما أُنزل عليهم مِن ذكر النَّبِيِّ ﷺ وغيْرِه. والجالب للباء العاملُ فيها.

قُولُـه تعالى: ﴿ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَاتٍ ﴾ [النساء: ١٦٠]؛ أي: بنَقضِهِم ميثاقَهُم، والأشياء التي ذُكرت بعده حرَّمنا عليهم.

وقوْلُه تعالى: ﴿ فَيُظْلِمٍ ﴾ بدلٌ (٢) من قوْلِه تعالى: ﴿ فَيِمَا نَقْضِهِم ﴾، وجعل الله جزاءَهُم على كُفرهِم أنْ طبَعَ على قلوبِهِم "".

وفال ابْنُ فارس (1): الطَّبع: الختم، وطبع الله عَلَى قلب الكافر: أنْ (٥) ختم [عليه حتَّى لا يصلَ إِليه هُدى ولا نُورٌ ] (٢) فلم يُوفَّق لِخيرٍ، والطابع: الخاتم بُختم به (٧).

<sup>(</sup>١) من قوله: (ما صلة مؤكدة)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٢٧).

<sup>(</sup>٤) في (ف): ابن عبَّاس.

<sup>(</sup>٥) في (ن)، و(ج)، و(ف): أي.

<sup>(</sup>٦) من الطبوع.

<sup>(</sup>٧) مقاييس اللغة (٢/ ٢٤٥).

Q

قَوْلُه تعالى: ﴿ فَلا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴾.

فيهِ قولًانِ:

أحدهما: فلا يؤمن (١) منهم إِلَّا القلِيلُ، وهم عبدُ الله بن سلام، وأصحابُه، قالَه ابْنُ عبَّاس.

والثَّانِي: أنَّ المعنى: إِيهائهم (٢) قلِيلٌ، وهو قولهم: ربُّنا(٣) الله، قالَه مُجاهِدٌ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَبِكُفْرِهِمْ وَقُولِهِمْ عَلَى مَرْيَدَ بُهْتَنَا عَظِيمًا ١٠٥٠ ﴾ [النساء: ١٥٦].

قُولُه تعالى: ﴿ وَبِكُفْرِهِمْ ﴾

فِي إعادة ذكر الكفر فائِدةٌ، وفيها قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّه أراد: وبكفرهم بمحمَّدٍ والقرآنِ، قالَه ابْنُ عبَّاس.

والثَّانِي: وبكفرهم بالمسيح، وقد بُشِّرُوا بهِ، قالَه أبو سليمان الدِّمشقيُّ.

فأمًّا «البهتان» فهو في قوْلِ الجماعة: قذفُهم مريمَ بالزِّنا.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا ٱلْمَسِيحَ عِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ ٱللَّهِ وَمَا قَنَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيِّهَ لَهُمْ وَإِنَّ ٱلْذِينَ ٱخْلَفُواْ فِيهِ لَفِي شَكِ مِنْهُ مَا لَهُمْ بِهِ، مِنْ عِلْمٍ إِلَّا ٱلْبَاعَ ٱلظَّلِنَّ صَلَبُوهُ وَلَكِن شُيّه لَمُمْ بِهِ، مِنْ عِلْمٍ إِلَّا ٱلْبَاعَ ٱلظَّلِنَّ صَلَبُوهُ وَلَكِن اللهِ عَلْمَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ إِلَيْهِ وَكَانَ ٱللّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا اللهُ ﴾ [النساء: ١٥٧، ١٥٧].

قُولُه تعالى: ﴿ وَقَوْلِهِمْ إِنَّا قَنَلْنَا ٱلْمَسِيحَ ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجِ: أي باعترافهم بقتلهم إِيَّاه -وما قتَلُوه [يقينًا](١٠)-

<sup>(</sup>١) في (ج): يؤمنون.

<sup>(</sup>٢) في (ف): أن إيهانهم.

<sup>(</sup>٣) في الأصل: أرنا، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٤) من (ج).

يُعذَّبون عـذابَ مَـنْ قَتَـل؛ لأَنَّهم قتلوا الَّـذي قتلوه عـلى أَنَّـه نبِيُّ (۱). وفي قوله تعالى: ﴿ رَسُولَ ٱللَّهِ ﴾ قولان:

أحدهما: أنَّه مِن قول اليهود، فيكون المعنى: أنَّه رسُولُ الله على زعمِهِ.

والثَّانِي: أنَّه مِن قوْلِ الله تعالى، لا على وجه الحكاية عنهم.

قَوْلُه تعالى: ﴿ وَلَكِن شُبِّهَ لَهُمْ ﴾؛ أي: أُلقِي شبهُ على غيرِه.

وفيمن أُلقي عليه شبهه قوْلَانِ:

أحدهما: أنَّه بعضُ مَن أراد قتلَه مِن اليهود.

روى أبو صالح عن ابن عباس: أنَّ اليهود لما اجتمعَتْ على قَتْلِ عيسى، أَذْخَلَه جِبريلُ خَوْخَةً (٢) لهَا رَوْزَنَةٌ (٣)، ودخَل وراءه رجُلٌ منهم، فأَلْقى الله عليه شبه عيسى، فلبَّا خرج على أصحابه، قتلوه يَظنُّونَهُ عيسى (١)، شم صلبوه (٥). وبهذا قال مقاتل (١)، وأبو سليان.

والثَّانِي: أَنَّه رجُلٌ مِن أَصْحَابِ عِيسى (٧).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٢٨).

<sup>(</sup>٢) الخوخة: بفتح الخاءين، ما كان بين الدارين، وليس له بابٌ. انظر: القاموس المحيط؛ للفيروز آبادي، مادة: (خوخ).

<sup>(</sup>٣) الروزنية: فتحة في سيقف البيت يدخل منها الضوء. انظر القاموس المحيط؛ للفيروزآبادي، مادة: (رزن).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) تفسير البغوي (٢/ ٤٤).

<sup>(</sup>٦) تفسير مقاتل (١/ ٤٢٠).

<sup>(</sup>٧) في الأصل: من أصحابه، والمثبت من بقية النسخ.



روى سعيدُ بْنُ جبير عن ابْنِ عبّاسٍ: أنَّ عيسى خرج على أصحابهِ لما أراد اللهُ رفعَهُ، فقال (1): أيُّكم يُلقى عليه شبهي، فيُقتل مكاني، ويكون [معي] (7) في درجتي؟ فقام شابٌ، فقال: أنا، فقال: اجْلس، ثُمَّ أعاد القول (٣)، فقام الشابُ، فقال عيسى: اجْلس، ثم أعاد، فقال الشّابُ: أنا، فقال: نعم! أنت ذاك، فألقِي عليه شبه عيسى (1)، ورُفِع عيسى، وجاء اليه ود، فأخذوا الرَّجُلَ، فقتلوه، ثم صلَبُوه (٥). وبهذا القولِ قال وهبُ بْنُ منبّه، وقتادة، والسُّدِيُ.

قُولُه تعالى: ﴿ وَإِنَّ ٱلَّذِينَ ٱخْنَلَفُواْ فِيهِ ﴾.

في المختلفين قولان:

أحدهما: أنَّهم اليهود.

فعلى هذا فِي هاء «فيه» قولان:

أحدهما: أنَّها كناية عن قتْلِه، فاخْتلَفُوا هل قتلُوه أمْ لا؟

[١/١٧٤] وفي سبب الحتلافِهم في ذلك قو لان:

أحدهما: أنَّهُم (١) لَّما قتلوا الشَّخْصَ المشبَّه [بِهِ] (٧) كان الشَّبه قد أُلقي

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ج).

<sup>(</sup>٢) من (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) في (ج): شبهه.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٢٢/ ٦٢٢)، وابن أبي حاتم في التفسير (٦٢٣٣).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٧) من (ت)، و(ج)، و(ف).

على وجهه دون جسده، فقالوا: الوجه وجه والجسد جسد على وجهه دون جسده، فقالوا: الوجه وجه والجسد جسد عيره، ذكرَه أبن السَّائِب.

والشَّانِي: أنَّهم قالوا: إِن كان هذا عيسى، فأين صاحبُنا؟ وإِن كان هذا صاحبنا، فأين عيسى يعْنُون الَّذي دخل في طلبه، هذا قوْلُ السُّدِّيِّ.

والنَّانِي: أنَّ «الهاء» كنايةٌ عن عيسى، واختلافُهم فيه [هـوَ](٢) قـوْلُ بعضهم: هـو ولـد زنّى، وقـوْلُ بعضهم، هـو سـاحِرٌ.

والثَّانِي: أنَّ المختلفين النصاري.

فعلى هذا في هاء «فيه» قولان:

أحدهما: أنَّها ترجع إلى قتلْهِ، هل قُتل أمْ لا؟

والثَّانِي: أنَّها ترجع إليه، هل هو إلهٌ أمْ لا؟

وِفِي هاء «منه» قُوْلَانِ:

أحدهما: أنَّها ترجع إلى قتْلِه.

والثَّانِي<sup>(٣)</sup>: إِلَى نفسِه، هل هو إِلهٌ، أمْ هو لغيرِ (١) رُشدةِ، أمْ هو ساحِرٌ؟ قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ مَا لَهُمُ بِهِ، مِنْ عِلْمٍ إِلَّا ٱبْبَاعَ ٱلظَّنِّ ﴾.

قال الزَّجَّاجُ: «اتِّباعَ» منصوبٌ بالاستثناء، وهو استثناءٌ ليس مِنَ الأوَّل<sup>(٥)</sup>.

<sup>(</sup>١) ساقطة من (ج).

<sup>(</sup>٢) من (ج).

<sup>(</sup>٣) من قوله: (أنها ترجع)... إلى هنا ساقط من (ف).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: بغير، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٢٨).

والمعنى: ما لهم به من علم إلا أنَّه م يتبعون الظَّنَّ، وإن رُفع جاز على أن يُجعل علمهم (١) اتّباع الظنِّ، كما تقول العرب: تحيَّتُك الضَّربُ. قوله تعالى: ﴿ وَمَا قَنَلُوهُ ﴾.

فِي «الهاءِ» ثلاثة أقوال:

أحدها: أنَّها ترجِعُ إِلَى الظَّنِّ فيكون المعنى: وما قتلوا ظنَّهم يقينًا، هذا قوْلُ ابْنِ عبَّاسٍ.

والشَّانِي: أَنَّهَا ترجِعُ إِلَى العِلْم؛ أي: وما قتلوا العِلمَ [بهِ](١) يقينًا(١)، تقول: قتلتُ العِلمَ والرَّأيَ يقينًا، وقتلتُه(١) علْمًا. هذا قوْلُ الفرَّاءِ(٥)، وابْنِ قُتيبةَ (١).

[قالَ ابْنُ قُتيبة] (٧): وأصْلُ هذا: أنَّ القتْلَ للشَّيءِ يكون عن قهر واسْتعلاء وغلبَة، يقول: فلم يكن علمُهم بقتْلِ المسيح علمًا أُحيط به، إنَّما كان ظنَّا(٨).

والثَّالث: أنَّها ترجِعُ إلى عيسى، فيكون المعنى: وما قتلوا عيسى حقًا، هذا قولُ الحسَن.

<sup>(</sup>١) في (ف): تجعل عليهم.

<sup>(</sup>٢) من المطبوع.

<sup>(</sup>٣) في (ج): أي: ما قتلوا ظنهم يقينًا.

<sup>(</sup>٤) في (ج): وقتله.

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن (١/ ٢٩٤).

<sup>(</sup>٦) غريب القرآن (ص: ١٣٧).

<sup>(</sup>٧) ليست في الأصل، و(ف): والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٨) غريب القرآن (ص: ١٣٧).

وقالَ ابْنُ الأنباري: اليقين مؤخّرٌ فِي المعنى، فالتقدير: وما قتلوه، بل رفعه الله إليه (١) يقينًا (٢).

قوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنْبِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ عَبْلَ مَوْتِهِ ۚ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ۞﴾ [النساء: ١٥٩].

قُولُه تعالى: ﴿ وَإِن مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِئْبِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ - ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: المعنى: وما منهم أحدٌ إلَّا لَيُؤمننَّ به (٣)، ومثْلُه: ﴿ وَإِن مِنكُوْ إِلَّا وَارِدُهَا ﴾ [مريم: ٧١](١).

وفي ﴿أَهْلِٱلْكِنَّبِ ﴾قُولَانِ:

أحدهما: أنَّهُمُ اليهودُ، قالَه ابْنُ عبَّاس.

والثَّانِي: اليهود والنَّصاري، قالَه الحسَنُ، وعِكرمَةُ.

وفي هاء «به» قولان:

أحدهما: أنَّها رَاجِعةٌ إلى عيسى عَلِيَّكُم، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، والجُمهورُ.

والثَّانِي: أنَّها راجِعةٌ إلى محمَّد ﷺ، قالَه عكرِمَةُ.

وفِي هاء «مؤتِه» قولَانِ:

أحدهما: أنَّها ترْجِعُ إِلَى المؤمِن.

روى سعِيدُ بْنُ جُبير عنِ ابْنِ عبّاسٍ قالَ: ليس يهودِيٌّ يموتُ أبدًا حتَّى يُؤمِنَ بعيسى، فقيل لابن عباس: إِن خَرَّ مِن فوق بيْت؟ قال:

<sup>(</sup>١) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) إيضاح الوقف والابتداء (٢/ ٢٠٩).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٢٩).



يتكلم به في الله وي (١). قالَ: وهي [في] (٢) قراءة أُبيِّ: «قبل مؤتمِم» (٣). وهذا [بي المراب] قولُ مُجاهدٍ، وسعيدِ بْنِ جُبير.

ورَوى الضَّحَّاكُ عنِ ابْنِ عبَّاسٍ قالَ: يُؤمن اليهودِيُّ قبْلَ أن يمُوتَ، ولا تخرِجُ نفْسُ (١) النَّصْرانِيِّ حتَّى يشهدَ أنَّ عيسى عبْدُ (٥) [اللهِ] (٢)(١).

وقالَ عِكرمَةُ: لا تخرجُ نفْسُ (^) اليهوديِّ والنَّصْرانِيِّ حتَّى يُؤمنَ بمحمَّد عَلَيْهِ (١٠).

والثَّانِي: أنَّها تعودُ إلى(١٠) عيسي.

روى عطاءٌ عن ابن عبّاسٍ قالَ: إذا نزل إلى (١١) الأرض - [أعْنِي: عيسى] (١٢) - لا يبقى يهوديٌّ ولا نصرانٌّ، ولا أحدٌ يعبد غير الله إلَّا اتَّبعه،

- (١) رواه ابن جرير الطبري في التفسير (٧/ ٦٦٨) عن سعيد، بنحوه، وفي (ت)، و(ف): الهواء.
  - (٢) من (ت).
- (٣) قراءة شاذة عن الضحاك، ومجاهد، وأي بضم النون الأولى ﴿ليؤمنُنَّ به قبل موتهم ﴾ على الجمع في شواذ القراءات (ص: ١٤٧)، وانظر: معاني الفراء (١/ ٢٩٥) وعلى معنى وإن منهم أحد إلا سيؤمنون به قبل موتهم؛ لأنَّ أحدًا يصلح للجمع. انظر: الكشاف (١/ ٥٨٨).
  - (٤) في (ج): روح.
  - (٥) في الأصل: عبده، والمثبت من بقية النسخ.
    - (٦) من (ف).
    - (٧) رواه ابن أبي حاتم في التفسير (٦٢٥٥).
      - (٨) في (ح): روح.
  - (٩) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٦٧٢).
    - (١٠) في (ج): على.
    - (١١) ليست في (ت)، و(ج).
      - (١٢) من (ج).

وصدَّقه، وشهد أنَّه روحُ الله، وكلمتُه، وعبدهُ ونبيُّه (۱). وهذا قولُ قتادة، وصدَّفه، وابْنِ زيْدِ (۱)، وهذا قولُ قتادة، وابْنِ زيْدِ (۱)، وابْنِ قُتيبَة (۱)، واختارَهُ ابْنُ جرير (۱)، وعن الحسَنِ كالقوْلَيْنِ.

وقال الزَّجَّاجُ: هذا بعيدٌ؛ لعموم قوْلِه: ﴿ وَإِن مِّنَ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ إِلَّا لَكِنَبِ إِلَّا الْمَعْنى: لَيُوْمِنَنَ بِهِ وَالَّذي ن يبقوْن يومئذُ (٥) شِر ذَمةً مِنْهُم، إِلَّا أَن يكون المعنى: أَنَّهُم كُلَّه م كُلَّه م يقولون: إِنَّ عيسى الَّذِي ينزل لقتْلِ الدَّجَال نُؤمن به (١). قوله تعالى: ﴿ وَيُوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا ﴾.

قال قتادة: يكون شهيدًا؛ أي (٧): أنَّه قد بلَّغ رسالاتِ ربِّه، وأقرَّ بالعبوديَّةِ على نفسه (٨).

قُولُهُ تَعَـالَى: ﴿ فَيُطْلَمِ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَتٍ أُحِلَّتَ لَهُمْ وَبِصَدِّ هِمْ عَنسَبِيلِ ٱللَّهِ كَيْثِيرًا ۞﴾ [النساء: ١٦٠].

قوله تعالى: ﴿ فَيُظُلِّمِ مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا ﴾.

قال مُقاتِلٌ: حرَّم الله على أهل التوراة الرِّبا، وأن يأكلوا أموالَ النَّاسِ ظلمًا، ففعلوا، وصدُّوا عن دين الله، وعن الإِيمان بمحمد ﷺ، فحرَّم الله

<sup>(</sup>١) التفسير البسيط (٧/ ١٨٦).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص:١٣٧).

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري (٧/ ٦٦٣).

<sup>(</sup>٥) في (ت): حينئذ.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٣٠).

<sup>(</sup>٧) ليست في (ت)، و (ج)، و (ف).

<sup>(</sup>٨) رواه ابن جرير الطبري في التفسير (٧/ ٦٧٦)، وابن أبي حاتم في التفسير (٦٢٥٧).

عليهم ما ذَكَر فِي قَوْلِه تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمُنَاكُلَّ ذِى ظُفُرٍ ﴾ [الأنعام: ١٤٦] عقوبةً لهم(١).

قَـالَ أبو سـليان: وظلمهـم (٢): نقضُهُـم ميثاقَهـم، وكفرُهـم بآيـات الله، ومـا ذُكِـر فِي (٣) الآيـات قبْلَهـا.

وقال مجاهد: ﴿ وَبِصَدِهِمْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ قَال: صدُّهم أنفسَهم وغيرَهم عن الحَقِّ (١٠).

قالَ ابْنُ عبَّاسٍ: بصَدِّهم (٥) عن سبيل الله، يغنِي الإِسلامَ، وأكلِهم أموالَ النَّاس بالباطل؛ أي: بالكذب على دين الله، وأخذ الرُّشي فِي حكم الله (١)، وتبديل الكتب التي (٧) أنزلها الله ليستديموا المأكل.

قُولُهُ تَعَسَالَى: ﴿ وَأَخْذِهِمُ الرِّبَوْا وَقَدْ نُهُواْ عَنْهُ وَأَكْلِهِمْ أَمُولَ ٱلنَّاسِ بِٱلْبَطِلِ وَأَعْدَذَا لِلْكَيْفِينَ مِنْهُمْ عَذَابًا أَلِهِمَا ﴿ النساء: ١٦١].

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ وَأَعْتَدْنَا ﴾؛ أي: أعددنا للكافرين، يعني اليهودَ.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (١/ ٤٢١).

<sup>(</sup>٢) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٣) في (ف): من.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جريس الطبري في تفسيره (٧/ ٦٧٧)، وابن أبي حاتم في تفسيره (٦٢٦٢) من طريس ابن أبي نجيسح، به. وعزاه السيوطي في الدر المنشور (٥/ ١٢٨) لعبد بن حميد، وابن المنذر.

<sup>(</sup>٥) في (ت): صدِّهم.

<sup>(</sup>٦) لفظ الجلالة ليس في (ت).

<sup>(</sup>٧) في (ج): الذي.

وقيل: إِنَّمَا قَال: ﴿ مِنْهُمْ ﴾؛ لأنَّه علِمَ أنَّ قومًا منهم (١) يؤمنون، فيَأْمَنُون العذابَ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ لَنَكِنِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ مِمَّا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن فَبْلِكَ وَٱلْمُوْمِنُونَ بِاللّهِ وَٱلْمُورَ أَوْلَيْكَ أَنْزِلَ مِن فَبْلِكَ وَٱلْمُومِينَ ٱلصَّلَوَةَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَٱلْمُومِ ٱلْآخِرِ أُولَيْكَ سَنُوْمِيمِمْ أَجَرًا عَظِيًا اللهِ ﴾ [النساء: ١٦٢].

قَوْلُه تعالى: ﴿ لَكِينِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ ﴾.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: هذا استثناءٌ لمؤمِني أهلِ الكتاب، فأمَّا الرَّاسخون، فهم الثَّابِتون فِي العلم (٢).

قال أبو سُليهان الدِّمشقيُّ (٣): وهم عبدُ الله بن سلام، ومَن آمَن معَهُ، والَّذين آمنوا من أهل الإِنجيل عَيْن قَدِمَ مع جعفر (١) من الحبشة، والمؤمنون، يعنى أصحابَ رسُولِ اللهِ ﷺ.

فأمَّا قوْلُه تعَالى: ﴿ وَٱلْمُقِيمِينَ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ فهم القائمون بأدائِها كمَا أُمروا.

<sup>(</sup>١) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي حاتم في تفسيره (٦٢٦٩) من طريق سعيد بن جبير، به، بنحوه.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت)، و (ج).

<sup>(</sup>٤) في (ت): عبد الله بن جعفر.

## وِفِي نصب «المقيمين» أربعة أقوال:

أحدها: أنَّه خطأٌ مِنَ الكاتب، وهذا قول عائشة رضي الله عنها، ورُوي عن عشمان بن عفان شه أنَّه قال: [إِنَّ] (١) فِي المصحف لحنًا ستُقِيمُه العربُ بألسنتها (٢).

وقد قَرأ ابْنُ مسعود، وأُبِيُّ [بْنُ كغبِ] (٣)، وسعيد بن جبير (١٠)، [الصَّلاة] (٩)» بالواو (١٠). [١٧٥]

وقال الزَّجَّاجُ: [قولُ مَن قالَ إِنَّه خطَأٌ (٧)، بعيدٌ جدَّا؛ لأنَّ الَّذين جمعوا القرآن هم أهل اللغة، والقدوة، فكيف يتركون في كتاب الله شيئًا يُصلِحُه غيرُهم؟! فلا ينبغى أن ينسبَ هذا إليهم (٨).

وقى الَ ابنُ الأنباري: حديثُ عشمانَ لا يصِحُّ؛ لأنَّه غيْرُ مُتَّصل، ومُحال أن يؤخِّرَ عُشمان شيئًا فاسدًا، ليُصلحه [غيرُهُ](١) مَن بعدَهُ(١٠٠).

<sup>(</sup>١) من (ت).

<sup>(</sup>٢) رواه ابسن أبي داود في المصاحف (٨٤- ٨٥- ٨٥- ٨٦) من طرق عن عبد الأعلى بن عبد الله بن عامر القرشي، قتادة، و يحيى بن يعمر)، وانظر معاني القرآن للزجاج (٣/ ٣٦٢)، والاعتراضات النحوية لابن الأنباري.

<sup>(</sup>٣) من (ت).

<sup>(</sup>٤) في الأصل: وسعيد بن جبير وأبي، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٥) من (ج).

<sup>(</sup>٦) انظر: تفسير الطبري (٧/ ٦٨٠)، وإعراب القرآن؛ للنحاس (١/ ٢٥٠).

<sup>(</sup>٧) في الأصل، و(ف): وهذا، والمثبت من بقية النسخ.

<sup>(</sup>٨) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٣١).

<sup>(</sup>٩) من (ف).

<sup>(</sup>١٠) نقله الخازن في تفسيره (١/ ٤٤٧).

والشَّانِي: أَنَّه نستُّ على «ما» والمَعنى يُؤمنون بها أُنزل إِليْكَ، وبالمُقِيمينَ الصَّلة، فقِيل: هم الملائِكة، وقِيل: [هُم](١) الأَنْبياءُ.

والثَّالِثُ: أَنَّه نسقٌ على الهاءِ والمِيم مِن قوْلِه: {مِنْهُمْ} فالمعْنَى: لكنِ الرَّاسِخُون فِي العِلْم مِنْهُم، ومِن المُقيمين الصَّلاة يُؤمنون بها أُنزل إليك.

قَـالَ الزَّجَـاجُ: وهـذا رديءٌ عنـد النَّحْويـين، لا يُنْسـقُ بالظَّاهـر المجـرورِ عـلَى المُضمـر المجْـرُور إِلَّا فِي الشِّـعر<sup>(٢)</sup>.

والرَّابِع: أنَّه منصوبٌ على المدْحِ، فالمعنى: اذْكُر المُقيمين الصَّلاةَ، وهُم المُؤتون الرَّكاة.

وأنشدوا(٢) [من الكامل التام]:

لَا يَبْعدَنْ قَوْمِي الَّذِينَ هُمُ مُ سُمُّ العُدَاةِ وَآفَةُ الجُنْرِ النَّاذِلِينَ مُعاقِدَ الأُزْرِ النَّاذِلِينَ بِكُلِّ مُعْتَرَكٍ وَالطَّيبُونَ مَعاقِدَ الأُزْرِ

وهذَا علَى معْنى: اذْكُر النَّازِلينَ، وهم الطَّيبُون، ومِن هذا قولِكَ: مرزْتُ بزيْدِ الكريم، إنْ أرذْتَ أن تُخلِّصَه مِن غيْرِه.

<sup>(</sup>١) من (ف).

<sup>(</sup>٢) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٣١).

<sup>(</sup>٣) البيت للخرنق بنت بدر بن هفان البكرية القيسية، من الشعراء في الجاهلية، وهي أخت لطِرفة بن العبد لأمه، وهو في ديوانها (ص: ٤)، والكتاب (١/ ٢٠٢)، (٢/ ٤٢)، ومجاز القرآن، (١/ ١٤٣)، والكامل (٣/ ٤٠)، ومعاني الزجاج (٢/ ١٣٢)، وإعراب القرآن؛ للنحاس (١/ ٤٠٧). والأصول في النحو (٢/ ٤٠)، ومعنى (لا يبعدن): لَا يهلكن، والعداة: جمع عاد، وآفة الجزر: الآفة العلة، والجزر جمع جزور؛ أي: المكثرين لنحر الإبل. والمعترك: موضع القتال.

فالخفضُ هو الكلامُ، وإِنْ أردْتَ المدْحَ والثَّناءَ، فإنْ شئتَ نصبْتَ، فقُلْتَ: بزيدِ الكريمَ، كأنَّكَ قُلتَ: اذْكُرْ الكريمَ، وإِنْ شئِتْ رفَعْتَ علَى معْنى: هوَ الكريمَ، وإنْ شئِتْ رفَعْتَ علَى معْنى: هوَ الكريمُ، وتقول: جاءَنِي قوْمُك المُطعِمين فِي المحْل، والمُغِيثُون فِي المَّدائِدِ علَى معْنَى: اذْكُر المُطعِمين، وهمُ المُغِيثون، وهذا القوْلُ اخْتِيارُ الخييلُ"، وسِيبويهِ(۱).

فهذِه الأقْوَالُ حكَاها الزَّجَّاجُ، واخْتارَ هذَا القوْلَ (٣).

قولُ مُ تَعَالَى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ نُوجٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ نُوجٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ وَأَيْوَبَ وَيُونُسَ إِلَىٰ إِبْرَهِيهُ وَإِنْسُكُونَ وَيُونُسَ وَالْأَسْبَاطِ وَعِيسَىٰ وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَدُونَ وَسُلَيْمُنَ وَعَاتَيْنَا دَاوُرَدَ زَبُورًا ﴿ النَّا اللَّهُ النَّا اللَّهُ اللَّلَّا اللَّاللَّالِمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُو

قُولُه تَعَالى: ﴿إِنَّآ أَوْحَيْنَاۤ إِلَيْكَ ﴾.

قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: قَالَ عَدِيُّ بْنُ زَيْدٍ، وسُكِينٌ: يَا مُحَمَّدُ! مَا نَعْلَمُ اللهَ أَنْزَلَ عَلَى بشرِ مِن شيءٍ بعْدَ مُوسى، فنزلَتْ هـذِه الآيـةُ(١٠).

وقد ذكرْنَا فِي «آل عمران» معنى الوحي، وذكرْنَا نوحًا هُناك. و«إِسْحاقُ»: أعْجَمِيٌّ، وإِنْ وافَقَ لفْظَ العربِيِّ، يُقال: أَسْحقَهُ اللهُ يسْحقُه (٥٠) إسْحاقًا.

<sup>(</sup>١) كتاب العين (٤/ ٢٩٧).

<sup>(</sup>٢) الكتاب (٢/ ٦٦).

<sup>(</sup>٣) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٣٢).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن جرير الطبري في تفسيره (٧/ ٦٨٦).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ج).

و «يعْقُـوب»: أعجمِـيٌّ. فأمَّـا اليعْقُـوبُ، وهـو ذَكَـرُ الحَجَـلِ وهِـي القَبَحُ (١) فعرَبيٌّ، كذلِك قرأتُه على شيْخِنا أبي منْصُور اللُّغويّ.

و «أيوب»: أعْجمِيٌ، و «يونُس»: [اسْمٌ](٢) أعْجمِيٌ.

قَالَ أَبُو غُبِيدةَ: يُقَالَ: يُونُس ويُونِس بضَمِّ النُّونِ وكشرها(٣).

وحكَى أبو زيد الأنْصَاريُّ عن بعْض (١) العرَبِ همْزةً (٥) معَ الكسْرَةِ و الضمَّة و الفتْحَة (٢).

وق الَ الفرَّاءُ: يُونُس بضَمِّ النُّون مِن غيرٍ همْزِ(٧) لُغة أهل الحجاز، وبعض بنى أسَدٍ يقُول: يُؤنس بالهمز، وبعض بني عُقيل يقول: يونس بفتح النَّون من غير همز<sup>(۸)</sup>.

والمَشْهُورُ فِي القِراءة: «يونُس» برفْع النُّونِ مِن غيْر همْز<sup>(٩)</sup>.

وقد قرراً ابْنُ مسْعُودٍ، وقتادَةُ، ويحْيَى بْنُ يعمر، وطلحَةُ: يُؤنِسُ بكسر النُّونِ مهْمُوزًا(١٠).

[٥/١٧٥]

<sup>(</sup>١) القبح: الكروان، معرّب، وهو بالفارسية كبح، والقاف والجيم لا يجتمعان في كلمة واحدة من كلام العرب. انظر: اللسان (ق بج).

<sup>(</sup>٢) من (ت)، و(ف).

<sup>(</sup>٣) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) في (ت): من همزة.

<sup>(</sup>٦) لم أقف عليه.

<sup>(</sup>٧) في (ت): من غيرهم.

<sup>(</sup>٨) كتاب فيه لغات القرآن (ص: ٥٩).

<sup>(</sup>٩) انظر: البحر المحيط (٣/ ٣٩٧)، وإعراب القرآن؛ للنحاس (١/ ٤٧٤).

<sup>(</sup>١٠) انظر: البحر المحيط (٣/ ٣٩٧)، ومختصر ابن خالويه (ص: ٣٠).

وقرأ أبو الجَوزاء وأبو عِمرانَ والجحدريُّ: يُونَس بفتح النُّون مِن غير همْنِ (١٠).

وقرأ أبو المتوكل: يؤنّس بفتح النُّون مهموزًا(٢).

وقرأ أبو السِّمالِ العدويُّ: يونِس بكسْرِ النُّون من غير همز (٣).

وقرأ عمْرُو بْنُ دِينارِ برفع النُّون مهموزًا(١)(٥).

و «هارون»: اسْمٌ أعْجمِيٌّ. وباقي الأنبياءِ عليهمُ السلام قد تقَدَّم (١) ذكْرُهُم. فأمَّا «الزَّبُور» فأكثرُ القُرَّاء على فتْح الزَّاي (٧).

وقرَأَ أبو رزين، وأبو رجاء، والأعمش، وحمْزَةُ بضمِّ الزَّاي (^).

قال الزَّجَّاجُ: فمَنْ فتَح الزَّايَ، أرادَ: كتابًا، ومَنْ ضَمَّ، أراد: كتُبَّا(١٠).

ومعنى ذكر «داود»؛ أي: لا تُنكروا تفضيلَ محمَّدٍ ﷺ بالقُرآن، فقد أعْطَى اللهُ داودَ الزَّبُورَ.

<sup>(</sup>۱) انظر: البحر (٣/ ٣٩٧)، وإعراب القرآن؛ للنحاس (١/ ٤٧٤)، فقد حكى رواية الفتح عن أبي زيد.

<sup>(</sup>٢) لم أقف عليها.

<sup>(</sup>٣) انظر: البحر المحيط (٣/ ٣٩٧)، و(٥/ ١٩٢)، ومشكل إعراب القرآن (١/ ٣٩٢).

<sup>(</sup>٤) انظر: البحر المحيط (٤/ ١٣٧)، والدر المصون (٤/ ١٥٧).

<sup>(</sup>٥) في الأصل: قبال أبو عبيدة: يقبال يونس ويونس بضم النون وكسرها إلى هنا. وقد سبق ذكر هذه العبارة قبل، بعد قوله: (وأيوب).

<sup>(</sup>٦) في (ت): قدم.

<sup>(</sup>٧) انظر: تحبير التيسير (ص: ٣٤٤)، المبسوط (ص: ١٨٣).

<sup>(</sup>٨) انظر: الحجة للقراء السبعة (٣/ ١٩٣).

<sup>(</sup>٩) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٣٢).

وقىال أبو علِيِّ: كأنَّ حُمْزَةَ جعَلَ كتابَ داودَ أنحاءً، وجعَلَ كلَّ نحْوِ زبرًا، ثُمَّ جُمع، فقال: زبُورًا(١).

وقال ابْنُ قُتيبة: الزَّبُور فَعُول بمعنى مفعول، كما تقول: حلوب وركوب بمعنى: محلوب ومركوب، وهو مِن قوْلِك: زبرتُ الكتابَ أَذْبُره زبرًا: إِذَا كتبته (٢).

قال: وفيه لغةٌ أُخرى: الزُّبور بضمِّ الزَّاي، كأنَّه جمع ٣٠).

قُوْلُـهُ تَعَـالَى: ﴿ وَرُسُلًا قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكُلُمُ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ﴿ النَّا ﴾ [النساء: ١٦٤].

قوْلُـه تعـالى: ﴿ وَكَلَّمَ اللهُ مُوسَىٰ تَكَلِيمًا ﴾ تأكيـدُ كلَّـم بالمصـدريـدلُّ عـلى أنَّـه سـمِع كلامَ اللهِ ﷺ حقِيقـةً.

روى أبو سُليهان الدِّمشقيُّ، قال: سمعْتُ إِسْهاعِيلَ بْنَ مُحَمَّدِ الصفَّارَ يقول: سمِعْتُ بِعلبًا يقُولُ: لوْلاَ أَنَّ اللهَ تعَالى أكَّد الفِعلَ بالمصدر، لجَازَ أن يكونَ كها يقولُ أحدُنا للآخر: قد كلمتُ لك فلانًا، بمعنى: كتبْتُ إليه رقعةً، أو بعثتُ إليه رسولًا، فلهًا قال: ﴿تَكْلِيمًا ﴾ لم يكن إلَّا كلامًا مسْمُوعًا مِنَ الله عَلى.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ رُسُلًا مُبَشِرِينَ وَمُنذِرِينَ لِثَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةُ بَعْدَ ٱلرُّسُلِ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٦٥].

<sup>(</sup>١) الحجة للقراء السبعة (٥/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) غريب القرآن (ص: ٣٧).

<sup>(</sup>٣) غريب القرآن (ص: ٢٩٨).



قوْلُه تعالى: ﴿ لِنَكَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةً ﴾؛ أي: لنلَّا يحتجوا فِي ترْكِ التَّوحيدِ والطَّاعة بعدم الرُّسل؛ لأنَّ هذه الأشياءَ إِنَّها(١) تَجِبُ بالرُّسل.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ لَٰكِنِ اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ ، بِعِلْمِ فَي وَالْمَلَتَهِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِأَلِلَهِ شَهِيدًا ( شَهِ النساء: ١٦٦].

قوله تعالى: ﴿ لَّكِنِ ٱللَّهُ يَشَّهُدُ ﴾.

فِي سَبَبِ نُزولِهِا قَوْلَانِ:

أحدهما: أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ دَحَل على جماعة مِن اليهود، فقَ الَ: «إِنِّي وَاللهِ أَعْلَمُ النَّهُ وَلَهُ وَاللهِ اللهِ» (٢)، فقالوا: ما نعلَمُ ذلك. فنزلَت هذه الآيةُ، هذا قولُ ابْنِ عبَّاسِ.

والشَّانِي: أنَّ رؤساءَ أهْلِ مكَّة أتوا رسُولَ الله ﷺ، فقالوا: سألنا عنك اليهودَ، فزعموا أنَّه الله بعضَك، فائتِنَا بمَنْ يشْهَدُ لك أنَّ الله بعضَك، فنزلَتْ هذه الآيَةُ، هذا قولُ ابْن السَّائب".

قال الزَّجَّاجُ: «الشَّاهد»: المبيِّن لما<sup>(١)</sup> يشهد به، فاللهُ<sup>(٥)</sup> ﷺ بيَّن ذلك، ويعلم مع إِبانتِهِ أنَّه حَقُّ (١).

<sup>(</sup>١) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (٩/ ٤٠٩)، وابس أبي حاتم (٤/ ١١٢٠)، وأسباب النيزول؛ للواحدي (ص: ١٠٣).

<sup>(</sup>٣) أسباب النزول (ص: ١٨٧).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٥) لفظ الجلالة ليس في (ت).

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٣٤).

[[/1/1]

وفي معْنَى ﴿ أَنزَلَهُ ، بِعِلْمِهِ ، ﴾ ثلاثة أقوال:

أحدها: أنزله وفيه علمه، قاله الزَّجَّاجُ(١).

والنَّانِي: أنزله مِن(٢) علْمِه، ذكره أبو سليان الدِّمشقيُّ.

والثَّالث: أنزله إليك بعلْم منه أنَّك خِيرَتُهُ مِن خلْقِه، قالَه ابْنُ جَريرِ (٣).

قُولُه تَعَالى: ﴿ وَٱلْمَلَتِ كُذُّ يَشْهَدُونَ ﴾.

فيه قولان:

أحدهما: يشْهَدُون أنَّ الله أنْزَلَه.

والثَّانِي: يشْهَدُون بِصدْقِكَ (١٠).

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ وَكَفَىٰ بِأَللَّهِ شَهِيدًا ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: «الباءُ» دخلَت مؤكِّدةً. والمعنى: اكتفوا بالله في شهادته (١٥)٥٠).

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ قَدْ ضَلُّواْ ضَلَلًا

بَعِيدًا ﴿ النساء: ١٦٧].

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾.

قال مُقاتِلٌ وغيرُهُ: هُمُ اليهودُ كفروا بمحمَّدِ، وصدُّوا النَّاسَ عن الإِسْلام (٧).

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٢) في (ج): مع.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري (٩/ ٤٠٩).

<sup>(</sup>٤) في (ت): بصدقكم. وفي (ج): بصدقه.

<sup>(</sup>٥) من قوله: (قوله تعالى: وكفي بالله شهيد)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٧) تفسير مقاتل (١/ ٤٢٤).



ق ال أبو سُليانَ: وكان صدُّه م عن الإِسلام قولَه م للمشركين ولأثبًا عِهم: ما نَجِدُ صِفة مُحمَّدٍ فِي كتابِنا.

قَوْلُهُ تَعَالَى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ لَمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْ مَ لَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَرِيقًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ يَسِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴿ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ إِلَّهُ اللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَا عَلَى اللَّهُ عَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَ

قَوْلُه تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَظَلَمُواْ ﴾.

قالَ مُقاتِلٌ وغيرُه: همُ اليهودُ أيْضًا كفروا بمحمَّدٍ والقرآن(١).

وفِي الظُّلم المذْكُور [هَاهُنا](٢) قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّه الشِّركُ، قالَه مُقاتِلٌ.

والثَّانِي: أَنَّه جحدُهُم صِفةَ [مُحمَّدٍ](٣) النَّبِيِّ ﷺ فِي كِتابِهِم.

قَوْلُه تَعَالى: ﴿ لَمْ يَكُنِ ٱللَّهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ ﴾ يُريد مَن مات مِنْهُم على الكُفْرِ.

وقالَ أبو سُليُهان: لم يكنِ اللهُ لِيستُرُنَ عليْهِم قَبيحَ فِعالهِم، بل يفضحهم فِي الدُّنيا، ويعاقِبهُم بالقتْلِ والجَلاءِ والسَّبْي، وفِي الآخرة بالنَّارِ ﴿ وَلَا لِيَهْدِيهُمْ طَرِيقًا ﴾ ينجون فيه.

وقال مُقاتِلٌ: طريقًا إلى الهدى(٥).

﴿ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرًا ﴾ يعْنِي كان عذَابُهم علَى اللهِ هَيِّنًا.

<sup>(</sup>١) تفسير مقاتل (١/ ٢٤٤).

<sup>(</sup>٢) من (ج).

<sup>(</sup>٣) من (ج).

<sup>(</sup>٤) في (ت): ليستتر.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق.

قُولُ لَهُ تَعَالَى: ﴿ يَكَأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاآءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِن رَّبِكُمْ فَامِنُواْ خَيراً لَكُمُ وَإِن تَكُفُرُواْ فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ ﴾ خَيراً لَكُمُ وَإِن تَكُفُرُواْ فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَالْأَرْضِ وَكَانَ اللهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٧٠].

قَوْلُه تعالى: ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ﴾ الكلامُ عامٌ. ورُوي عنِ ابْنِ عبَّاسِ أَنَّه قال: أَرَاد المُشركين (۱). ﴿ قَدْ جَاءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِٱلْحَقِّ ﴾؛ أي: بالهُدى، والصِّدقِ. قَوْلُه تعالى: ﴿ فَنَامِنُواْ خَيْرًا لَكُمْ ﴾.

ق الَ الزَّجَّاجُ عنِ الخَلِيلِ وجميع البصريين: إنَّه منْصُوبٌ بالحَمْلِ (٢) على معْنَاه؛ لأنَّك إذا قلت: انْتَهِ (٣) خيرًا لك، وأنت تدْفَعْهُ عن أمْرٍ فتُدْخِله في غيرِه، كان المعنى: انْتَهِ (١) وأتِ خيرًا لك، وادْخُلْ فِيها هو خيرٌ لك (٥). وأنشدَ الخلِيلُ وسِيبويه قوْلَ (٢) عُمرَ بْنِ أبي رَبِيعةَ (٧) [من السريع]:

فَوَاعِدِيهِ سَرْحَتَيْ مَالِكِ أُوِ الرُّبَى بَيْنَهُمَا أَسْهَلا

<sup>(</sup>١) تفسير ابن أبي حاتم (٦٣٠٢).

<sup>(</sup>٢) في (ج): على الحمل.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٤) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٥) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٣٤).

<sup>(</sup>٦) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٧) عزاه له في الكتاب لسيبويه (١/ ٢٨٢)، وتفسير الطبري (٩/ ٤١٤)، والأغاني (٩/ ٢٨٧)، وتفسير الطبري (٩/ ٤١٤)، والأغاني (٩/ ٢٨٧)، ومعاني القرآن وإعرابه للزجاج (٢/ ١٣٤)، مع اختلاف في الألفاظ، والسرحة الشجرة، وسَرحَتا مالك: موضع بعينه، اشتهر بشجرتين نسبتا لصاحبها، وقوله: (أسهلاً)؛ أي: ائت أسهل الأمرين عليك، هذا تفسيرُه على مقالَةِ سِيبويه.

Q

كأنَّه (١) قال: ائتي مكانًا أسهل (٢).

قول ه تعالى: ﴿ وَإِن تَكَفُرُواْ فَإِنَّ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾؛ أي: هـ و غنِيٌّ عنكم، وعـن إيهانكـم.

﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا ﴾ بها يكون مِن إِيهانٍ أَوْ كُفرٍ ﴿ حَكِيمًا ﴾ فِي تكليفِكُم معَ علْمِه بها يكون منكم.

قوْلُ مُ تَعَالَى: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَكِ لَا تَعْلُواْ فِي دِينِكُمْ وَلَا تَعُولُواْ عَلَى اللّهِ إِلَّا ٱلْحَقَ الْمَا ٱلْمَسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ ٱللّهِ وَكَلِمَتُهُ وَٱلْقَنَهَ آلِلَ مَرْيَمَ وَرُولُ اللّهِ وَكَلِمَتُهُ وَالْقَالَةُ إِلَى مَرْيَمَ وَرُولُ مِنْ فَا مِنْهُ فَتَامِنُوا بِاللّهِ وَرُسُلِدٍ وَلَا تَعُولُواْ ثَلَاثَةُ أَانتَهُوا خَيْرًا لَكُمُ أَنِما ٱللّهُ إِلَهُ وَحِلَّ اللّهُ إِلَهُ وَحِلَةً اللّهُ اللّهُ إِلّهُ وَكِيلًا اللّهُ إِلَا لَهُ وَكِيلًا اللّهُ وَكِيلًا اللّهُ وَكِيلًا اللهُ اللهُ وَكِيلًا اللهُ اللهُ وَكِيلًا اللهُ اللهُ وَكِيلًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَكِيلًا اللّهُ اللهُ اللهُ وَكُلُواْ مُلْكُونَ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ وَكَفَى بِٱللّهِ وَكِيلًا الللهُ وَكِيلًا اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ وَكِيلًا اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللهُ الللللّهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ ال

قَوْلُه تعالى: ﴿ يَنَا هَلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَغَلُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾.

قال مُقاتِلٌ: نزلت فِي نصاري نجران: السّيدِ والعاقِبِ ومَن معهما(٣)(١٠).

والجمهورُ على أنَّ المرادَ بِهذه الآيَةِ: النَّصارَي.

وقال الحسنُ: نزلَتْ فِي اليهودِ والنَّصاري(٥).

و «الغلو»: الإفراطُ ومُجاوزةُ الحَدِّ، ومنه غلا السِّعر.

<sup>(</sup>١) في (ت): لأنه.

<sup>(</sup>٢) في (ت): سهلًا.

<sup>(</sup>٣) في (ف): تبعهها.

<sup>(</sup>٤) تفسير مقاتل (١/ ٤٢٤)، وذكره الواحدي بدون سند ولا عزو لأحد في «أسباب النزول» (ص: ٣٧٦) ولم يذكر فيه أسهاء.

<sup>(</sup>٥) انظر: تفسير الثعلبي (٤/ ١٣٢)، وأسباب النزول؛ للواحدي (ص: ١٨٦).

وقال الزَّجَّاجُ: الغلو: مُجاوزةُ القدْرِ فِي الظُّلم (١٠).

وغلو النَّصارى فِي عيسى: قوْلُ بعضِهِم: هوَ اللهُ، وقوْلُ بعضِهِم: هوَ ابْنُ اللهِ، وقوْلُ بعضِهِم: هوَ ثالثُ ثلاثة.

وعلَى قوْلِ الحسنِ غُلُوُّ اليهودِ فيهِ قوْلُهم: إنَّه لِغير رُشدةٍ.

وقالَ بعْضُ العُلماء: لا تغلوا فِي دينِكُم بالزِّيادةِ على التَّشدُّدِ(٢) فيه(٣).

قُوْلُه تعالى: ﴿ وَلَا تَــَقُولُواْ عَلَى اللَّهِ إِلَّا اَلْحَقَّ ﴾؛ أي: لا تقُولوا: إِنَّ اللهُ '' له شريكٌ أو ابْنُ أو زوجةٌ.

وقد ذكرنا معنى «المسيح» والكلمة في «آل عمران»(٥).

وِفِي معْنَى ﴿ وَرُوحٌ مِنْهُ ﴾ سبْعَةُ أَقُوالٍ:

أحدها: أنَّه روح من أرواح الأبدان. قال أُبِيُّ بْنُ كَعْبِ: لما أَخَذَ اللهُ ١٠٠ المُّ اللهُ ١٠٠ المُيثاق على بنِي آدمَ كان عيسى عَلِيَكُمُ روحًا مِن تلك الأرواح، فأرسَلَه إلى مريم، فحمَلَتْ به (٧٠).

والشَّاني: أنَّ الروح النفخُ، فسُمِّي روحًا (١٠)؛ لأنَّه حدَثَ عن نفخةِ

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٥/ ٢٢٢).

<sup>(</sup>٢) في (ت): التشديد.

<sup>(</sup>٣) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٤) لفظ الجلالة ليس في (ج)، و(ف).

<sup>(</sup>٥) انظر: التفسير الوسيط؛ للواحدي (٢/ ١٤٣).

<sup>(</sup>٦) لفظ الجلالة ليس في (ت).

<sup>(</sup>٧) أخرجه بنحوه الطبري (٦/ ٣٦).

<sup>(</sup>٨) قوله: (من تلك الأرواح)... إلى هنا ساقط من (ج).

جبرياً غ فِي دِرع (١) مرْيامَ، ومنه قولُ ذي الرُّمَّة [من الطويل]:

وَقُلتُ لَـه ارْفَعْهَا إِلَيْكَ وَأَحْيِهَا بُرُوحِكَ، وَاقْتَتْهُ لَمَـا قِيتَـةً قَـدْرَا هذا قولُ أبي رَوق(٢).

والثَّالث: أنَّ (٦) معنى ﴿ وَرُوحٌ مِّنْهُ ﴾: إنْسانٌ حيٌّ بإحْياءِ اللهِ له.

والرَّابِع: أنَّ الروحَ الرَّحمةُ، فمعناه: ورحمةٌ منه، ومثْلُه: ﴿ وَأَيَّدَهُم بِرُوجٍ مِّنْهُ ﴾ [المجادلة: ٢٢].

والخامِس: أنَّ الرُّوح<sup>(٤)</sup> هَاهُنا جبريلُ. والمعنى ألقاها اللهُ إلى مريمَ، والَّذي ألقاها روحٌ منه، ذكر هذِه الأقْوَالَ الثَّلاثَةَ أبو سُليمانَ الدِّمشقيُّ.

والسَّادس: أنه سهَّاه روحًا؛ لأنَّه بجيابه النَّاسُ كها يَحْيَون بالأرْوَاح، ولهذا المعنى سُمِّي (٥) القرآنُ روحًا، ذكرَهُ القاضي أبو يعْلَى.

والسَّابِع: أن الرُّوح الوحيُ أوْحَى اللهُ إلى مرْيَمَ يُبشرُها به، وأوحى إلى جبريلَ بالنَّفخ فِي درعِها، وأوحى إلى ذاتِ عيسى أن: كن فكان. ومثلُه: ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَيْكِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنْ آمْرِهِ عِنْ ﴿ النحل: ٢ ﴾ أي: بالوحي، ذكرَهُ التَّعْلَبِيُّ (٢).

<sup>(</sup>١) درع المرأة: قميصها.

<sup>(</sup>٢) البيت في ديوانه (ص: ١٧٦)، والزاهر في معاني كليات الناس (٢/ ٢٧٦)، وتهذيب اللغة (٥/ ١٤٥)، ومقاييس اللغة (٥/ ٢٨).

<sup>(</sup>٣) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٤) من قوله: (الرحمة، فمعناه)... إلى هنا ساقط من (ج).

<sup>(</sup>٥) ليست في (ت).

<sup>(</sup>٦) الكشف والبيان (١١/ ٩٥).

فأمَّا قوْلُه: «منه» فإنَّه إِضافَةُ تشريف، كما تقول: بيْتُ اللهِ، والمعنى: مِن أَمْرِه، وعِمَّا يُقاربُهَا قوْلُه تعالى: ﴿ وَسَخَرَلَكُمُ مَّا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعًا مِنهُ ﴾ [الجاثية: ١٣].

قُولُه تعَالى: ﴿ وَلَا تَـ قُولُواْ ثَلَاثَةً ﴾.

قَالَ الزَّجَّاجُ: رفعه بإضهار: لا تقولوا آلهتُنا ثلاثَةٌ ﴿ إِنَّمَا اللهُ وَحِدُ ﴾؛ أي: ما هو إلَّا إلهٌ واحِدٌ (١٠).

﴿ سُبْحَنَهُ ﴾ (ومعنى «سبحانه»)(٢): تَبْرِئتُه (٣) مِن أَن يكون لَه ولَـدٌ. قالَـه أبـو سُـليمانَ.

﴿ وَكَفَىٰ بِأُلَّهِ وَكِيلًا ﴾؛ أي: قَيِّمًا على خلْقِه، مُدبِّرًا لهُم.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ لَّن يَسْتَنكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ ﴾.

سبَبُ نُزولِهِا:

أَنَّ وفْدَ نَجْرَانَ وفَدُوا عَلَى رَسُولِ الله ﷺ، فقالوا: يَا مُحَمَّدُ! لَمُ تَذْكَرُ صَاحِبُنَا؟ قَالَ: ومَنْ صَاحِبُكُم ؟ قالوا: عِيسى، قَالَ (''): وأَيُّ شيءٍ أقولُ

<sup>(</sup>١) معاني القرآن وإعرابه (٢/ ١٣٥).

<sup>(</sup>٢) ما بين الهلالين ليس في (ت)، و (ج).

<sup>(</sup>٣) في (ف): تنزيهه.

<sup>(</sup>٤) ليست في (ت).

فيهِ (۱)؟ هو عبدُ اللهِ، قالوا: بَلْ هو اللهُ، فقالَ: إِنَّه ليْسَ (۲) بعَارِ عليْهِ أَن يكُونَ عبدًا للهِ، قالُوا: بلَى، فنزلَتْ هذه الآيَةُ، رواه أبو صالح عن ابن عبّاس (۳).

قال الزَّجَّاجُ: معْنَى يَسْتَنْكِفُ: يأنَف، وأَصْلُه فِي اللَّغة مِن نكَفْتَ الدَّمْعَ: إِذَا نَحَيْتَهُ بإِصْبُعِكَ مِن خدِّكَ (٤).

[/١٧٧] قال الشَّاعر(٥) [من الطويل]:

فَبَانُوا فُلُولًا مَا تذكَّرُ مِنْهُمُ مِنْهُمُ مِنَ الْحِلْفِ لَمْ يُنكَفْ لِعَيْنَيْكَ مَدْمَعُ وَبَانُوا فُلُولًا فَلُولًا الْمَلَيْكَةُ ٱلْمُقَرَّبُونَ ﴾ قال ابن عبّاس: هم حملة العرش (١٠).

قُولُمَهُ تَعَالَى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ فَيُوَفِيهِمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدُهُم مِن فَضَلِهِ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْتَنكَفُواْ وَٱسْتَكُبَرُواْ فَيُعَذِّبُهُمْ عَذَابًا وَيَزِيدُهُم مِن فَضَلِهِ وَإِنَّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ النَّا النَّا اللَّهِ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا ﴿ النَّا النَّاءَ : ١٧٣].

<sup>(</sup>١) في (ت)، و (ج)، و (ف): له.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ف).

<sup>(</sup>٣) ذكره الواحدي في أسباب النزول (ص ١٩٠)، من رواية الكلبي، وانظر: الكشف والبيان (٣/ ٤٢٠)، وتفسير البغوي (١/ ٦٢٧). زاد في (ف) بعد قوله: (من خدك): نكف نكفًا.

<sup>(</sup>٤) معاني القرآن؛ للزجاج (٢/ ١٣٦).

<sup>(</sup>٥) البيت بـ لا نسبة في معاني القرآن؛ للزجاج (٢/ ١٣٦)، وكتاب العين (٥/ ٣٨٣)؛ وتهذيب اللغة (٤/ ٣٦٣)، والمحكم والمحيط (٧/ ٦١)، والمخصص (١/ ١٢٧)، ولسان العرب (٩/ ٣٤٠) (نكف).

<sup>(</sup>٦) انظر: البحر المحيط (٤/ ١٤٥).

قول على: ﴿ فَيُوَفِيهِمَ أُجُورَهُمْ ﴾؛ أي: ثـوابَ<sup>(١)</sup> أعْمالهِم ﴿ وَيَزِيدُهُم مِّن فَضَّـلِهِ عَهُ: مضاعف الحسناتِ.

وروى ابْنُ مسْعُودٍ عنِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ فِي قَوْلِه تعالى: ﴿ فَيُوفِيهِمَ أَجُورَهُمْ ﴾ قال: يدخلون الجنَّة ﴿ وَيَزِيدُهُم مِن فَضَلِهِ ٤ ﴾: الشَّفاعةُ لَمِن وجبت لـه النَّارُ مِثَن صنع إليهم المعروف في الدُّنيا(٢).

قوله تعالى: ﴿ قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانٌ مِّن رَّبِّكُمْ ﴾.

فِي البُرهان ثلاثَةُ أَقْوَالٍ:

أحدها: أنَّه الحُجَّةُ، قالَه مُجاهِدٌ، والسُّدِّيُّ.

والثَّانِي: القُرآن، قالَه قتادَةً.

والثالث: أنه النَّبيُّ [محمَّدٌ](٢) عَلَيْكُم، قالَه سُفيان النَّوريُّ.

فأمًّا «النور المبين» فهو القرآن، قاله قتادة.

<sup>(</sup>١) في (ج): ثواب أجورهم؛ أي.

<sup>(</sup>۲) رواه الطبراني في المعجم الكبير (۱۰ / ۲۶۸) من طريق بقية عن إسماعيل الكندي به، وقال الهيثمي في المجمع (۱۳/۷): «فيه إسماعيل بن عبدالله الكندي ضعفه الذهبي من عند نفسه، فقال: أتى بخبر منكر وبقية رجاله وثقوا»، ورواه أبو نعيم في الحلية (۱۰۸/۶) من طريق ابن حمير عن الثوري عن شقيق عن عبدالله بن مسعود بنحوه، وقال: «غريب من حديث الأعمش، عزيز عجيب من حديث الشوري، تفرد به إسماعيل بن عبيدالله الكندي عن الأعمش، وعن إسماعيل بقية بن الوليد، وحديث الشوري لم نكتبه إلا عن هذا الشيخ».

<sup>(</sup>٣) من (ت).

وإنَّما سمَّاه(١) نورًا؛ لأنَّ الأحكام تبين به بيانَ الأشياء بالنُّورِ.

قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِاللَّهِ وَٱعْتَصَمُواْ بِهِ عَسَيُدْخِلُهُمْ فِي رَحْمَةٍ مِنْهُ وَفَضْلٍ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴿ ﴾ [النساء: ١٧٥].

قَوْلُه تعالى: ﴿ وَأَعْتَصَهُوا بِهِ } أي: اسْتَمْسَكُوا.

وفي هاء «به» قولان:

أحدهما: أنَّها تعُود إلى النُّور وهو القرآنُ، قالَه ابْنُ جريج.

والثَّانِي: تَعُودُ إِلَى الله تعالى، قالَه مُقاتِلٌ.

وفِي «الرَّحمة» قوْلَانِ:

أحدهما: أنَّها(٢) الجنَّةُ، قالَه ابْنُ عبَّاسٍ، ومُقاتِلٌ.

والثَّاني: أنَّهَا نفْسُ الرَّحمةِ، والمعْنَى: سيرحُهُم، قالَه أبو سُليهانَ.

وفِي «الفضل» قو لَانِ:

أحدُهما: أنَّه الرزقُ فِي الجنَّةِ، قالَه مُقاتِلٌ.

والثَّانِي: أنَّه الإِحسان، قالَه أبو سُليهانَ.

قوْلُه تعَالى: ﴿ وَيَهْدِيهِمْ إِلَيْهِ صِرَطًا مُسْتَقِيمًا ﴾؛ أي: يُوفقهم لإصابة الطَّريق المُستقيم.

\_\_\_\_

<sup>(</sup>١) في (ت): سموه.

<sup>(</sup>٢) في (ج): أنه.

وقالَ ابْنُ الحَنفيةِ(١): الصِّراطُ المُستقيم(٢): دينُ اللهِ تعَالى(٣).

قوْلُ تَعَالَى: ﴿ يَسَتَفْتُونَكَ قُلِ اللّهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلَالَةَ إِنِ اَمْرُ وَالْ اَللّهُ لِلسّ لَهُ، وَلَدٌ وَلَهُ وَلَهُ وَأَخْتُ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكُ وَهُو يَرِثُهَا إِن لَمْ يَكُن لَمَا وَلَدُ فَإِن كَانَتَا اَثْنَتَيْنِ فَلَهُمَا الثُّلُثَانِ مِنَا تَرَكُ وَإِن كَانُوا إِخْوَةً رِّجَالًا وَنِسَاءَ فَلِلذَّكْرِ مِثْلُ حَظِ الْأُنكَيْنِ " يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُوا فَوَاللّهُ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ اللهِ ﴾ [النساء: ١٧٦].

قُولُه تعالى: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ ﴾.

فِي سَبَبِ نُزُولِهَا قَوْلَانِ:

أحدُهما: أنَّها نزَلَتْ فِي جابر بْن عَبْدِ الله.

رَوى أبو الزُّبير عن جَابِرٍ قالَ: مرضْتُ فأتانِي رسُولُ الله ﷺ يعودنِي هو وأبو بكر، فوجدنِي قد أغمي عليَّ، فتوضَّأ رسُولُ الله ﷺ مصبَّ عليَّ من وَضُوئهِ، فأفقتُ، وقلت: يا رسولَ الله! كيف أصنع فِي مالي وكان لي تِسْعُ أخواتٍ، ولم يكن لي ولدٌ؟ فلم يجبني بشيء، ثم خرج وتركني، ثم رجع إليَّ وقال: يا جابرُ! لا أراك ميتًا من وجعِك هذا، وإنَّ الله ﷺ قد

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن علي بن أبي طالب أبو القاسم الهاشمي، ابن الحنفية، واسمها خولة بنت جعفر ولد في صدر خلافة عمر، وروى عن: أبيه، وعثمان، وعمار بن ياسر، وعنه: بنوه الحسن، وعبد الله، وعمر، وجماعة. توفي سنة (۸۱هـ). انظر: تاريخ الإسلام (٦/ ١٨١).

<sup>(</sup>٢) من قوله: (أي: يوفقهم)... إلى هنا ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (١/ ١٧٥)، وإسناده ضعيف، فيه: إسهاعيل الأزرق: هو إسهاعيل بن سلمان، وهو ضعيف، قال ابن معين: «ليس حديثه بشيء»، وقال ابن نمير والنسائي: «متروك»، وقال ابن حبان في كتاب المجروحين (ص: ٧٨ رقم ٣٥): «ينفرد بمناكير يرويها عن المشاهير».

أنزل فِي أخواتِك، وجعل لهُنَّ الثُّلثين، فقرأ عليَّ هذه الآية: ﴿ يَسُتَفَتُونَكَ وَلَا اللَّهِ وَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِي ٱلْكَلَالَةِ ﴾ فكان جابر يقول: أُنزلت هذه الآية فِيَّ (١).

والشَّانِي: أَنَّ الصَّحابة أهمَّهُم [بيانُ](٢) شأنِ الكلالة فسألوا عنها نبيً الله عَلِيْة، فنزلَتْ هذه الآية، هذا قولُ قتادة (٣).

وقالَ سعِيدُ بْنُ المسيِّبِ: سأَل عُمرُ بْنُ الخطَّاب ﴿ رَسُولَ اللهُ عَيْقُ كَيْفَ نورِّث ( ) الكلالة ؟ فقَالَ: ﴿ أَوَ لَيْسَ قَدْ بَيَّنَ اللهُ تَعَالَى ذَلِكَ » ، ثُمَّ قرأً: ﴿ وَإِن كَا نَ رَجُلُ يُورَثُ كَلَلَةً ﴾ {النساء: ١٢} فأنْزَلَ اللهُ عَلَا: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ اللهُ عَلَا: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ عَلَا اللهُ عَلَا: ﴿ يَسْتَفْتُونَكَ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ع

وقد تقدَّم الكلام في الكلالَةِ(٦).

قوْلُه تعالى: ﴿إِنِ ٱمْرُقُواْ هَلَكَ ﴾؛ (أي: مات لَيْسَ) (٧) ﴿ لَهُ, وَلَدُ ﴾ يُريد: ولا والبد: فاكْتفَى بذكْرِ أحدِهِما، ويدلُّ على المحذوف أنَّ الفُتيا فِي الكلالة، وهمى مَن ليس له ولدٌ ولا والدٌ.

قَوْلُهُ تعالى: ﴿ وَلَهُ وَأَخْتُ ﴾ يُريد مِن أبيه وأُمِّه.

﴿ فَلَهَا نِصْفُ مَا تَرَكَ ﴾ عنْدَ انْفِرادِها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٧٢٣)، ومسلم (٥/ ١٦١٦)، من طريق سفيان.

<sup>(</sup>٢) من المطبوع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبري (٦/ ٤١)، (١٠٨٦٩) عن قتادة مرسلًا، والبيهقيُّ فِي السنن الكبرى (٦/ ٣١).

<sup>(</sup>٤) في (ت): تورث.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الطبرى (٩/ ٤٣١) (١٠٨٦٦).

<sup>(</sup>٦) في (ت): وقد يقدم الكلالة.

<sup>(</sup>٧) ليست في (ت).

﴿ وَهُو يَرِثُهَا ﴾؛ أي: يستغرق ميراتَ الأُخت إِذا لم يكن لها ولدٌ والا والدٌ والا والدٌ ، وهذا هو الأخُ مِنَ الأبِ والأُمِّ، أو مِنَ الأبِ.

﴿ فَإِن كَانَتَا ٱثَّنَتَيْنِ ﴾ (يعني: أُختين.

وسُئِل الأخفشُ ما فائِدةُ قُولِه: «اثنتين» وكانتَا لَا يُفسَّر (١) إِلَّا (٢) باثْنَتَيْنِ) (٣)؟ فقال: أفادت العددَ العداريَ عن الصِّفة؛ لأنَّه يجوز في كانتَا صغيرتين، أو حرَّتين، أو صالحتين، أو طالحتين، فلمَّا قال: ﴿ أَثْنَتَيْنِ ﴾ أفاد إطلاقَ العددِ على أيَّ وصفٍ كانتا عليه.

﴿ فَلَهُمَا ٱلثُّلْثَانِ ﴾ مِن تركة أخيهما الميت.

﴿ وَإِن كَانُوٓ أَ ﴾ يعني المخلَّفِين.

قَوْلُه تَعَالَى: ﴿ يُبَيِّنُ ٱللَّهُ لَكُمْ أَن تَضِلُّوا ﴾.

قال ابْنُ قُتيبة: لئلَّا تضِلُّوا(١٠).

وقال الزَّجَّاجُ: فيهِ قُولَانِ:

أحدهما: أن لا تضلوا، فأُضمِرَتْ لَا.

والثَّاني: كرَاهة (٥) أنْ تضلوا، وهو قوْلُ البصريين (١).

قَالَ ابْنُ جُريج: أن تضلوا في شأنِ المَواريثِ(٧).

<sup>(</sup>١) في (ف): تفسر.

<sup>(</sup>٢) ليست في (ج).

<sup>(</sup>٣) ما بين الهلالين ساقط من (ت).

<sup>(</sup>٤) غريب القرآن؛ لابن قتيبة (ص: ١٣٧).

<sup>(</sup>٥) في (ت)، و (ج): كراهية.

<sup>(</sup>٦) معاني القرآن؛ للزجاج (١/ ٤٣١).

<sup>(</sup>٧) أخرجه الطبرى في تفسيره (٩/ ٤٤٥)، (١٠٨٩١).

## فهرس الآيات

| الصفحة |             | رقم الآية |
|--------|-------------|-----------|
|        | سورة النساء |           |
| ٥      |             | ١         |
| 11     |             | ۲         |
| ١٣     |             | ٣         |
| 71     |             | ٤         |
| 77     |             | ٥         |
| **     |             | ٦         |
| ٣٣     |             | ٧         |
| 40     |             | ٨         |
| 49     |             | ٩         |
| ٤١     |             | ١.        |
| ٤٥     |             | 11        |
| ٥٣     |             | ١٢        |
| ٥٧     |             | 10.14     |
| ٥٩     |             | ١٦        |
| 11     |             | 17        |
| 75     |             | ١٨        |
| ٥٢     |             | ١٩        |
| ٧١     |             | ۲.        |
| ٧٣     |             | 17,77     |
| ٧٧     |             | 74        |
| ۸١     |             | 7         |



| 4   | <br>40     |
|-----|------------|
| 90  | <br>77, 77 |
| 97  | <br>44     |
| 99  | <br>۳۱،۳۰  |
| ١٠٥ | <br>٣٢     |
| ١٠٩ | <br>٣٣     |
| ۱۱۳ | <br>37     |
| 119 | <br>40     |
| ۱۲۱ | <br>٣٦     |
| 174 | <br>**     |
| 170 | <br>۸۳، ۲۹ |
| 177 | <br>٤٠     |
| 179 | <br>٤١     |
| ۱۳۱ | <br>٤٢     |
| ١٣٣ | <br>۲3     |
| 124 | <br>٤٥،٤٤  |
| 180 | <br>٢3     |
| 187 | <br>٤٧     |
| 101 | <br>٤٩،٤٨  |
| 100 | <br>01.0.  |
| 109 | <br>08.04  |
| 171 | <br>00     |
| ۲۲۲ | <br>٥٦     |
| 170 | <br>٥٨،٥٧  |
| 177 | <br>09     |

| 179   | <br>7.     |
|-------|------------|
| ۱۷۳   | <br>15,75  |
| 140   | <br>78     |
| ۱۷۷   | <br>٥٢، ٨٢ |
| 149   | <br>۲۰،٦٩  |
| ۱۸۳   | <br>٧١     |
| 110   | <br>۲۷، ۲۷ |
| ١٨٧   | <br>٧٤     |
| 119   | <br>٧٥     |
| 191   | <br>۷۷،۷٦  |
| 190   | <br>٧٨     |
| 197   | <br>٧٩     |
| 7.7   | <br>۸۱،۸۰  |
| Y•Y   | <br>۲۸، ۲۸ |
| 717   | <br>٨٤     |
| 710   | <br>٨٥     |
| Y 1 Y | <br>۲۸     |
| 719   | <br>۸۸ ،۸۷ |
| 777   | <br>٩٠،٨٩  |
| 777   | <br>91     |
| 779   | <br>97     |
| 740   | <br>94     |
| 739   | <br>98     |
| 7 2 0 | <br>90     |
| Y     | <br>97     |

| 454          | <br>97      |
|--------------|-------------|
| 101          | <br>99,91   |
| 704          | <br>١       |
| 700          | <br>1 • 1   |
| 709          | <br>1 • ٢   |
| 177          | <br>1.4     |
| 777          | <br>۱۰٤     |
| 770          | <br>1.0     |
| 779          | <br>١٠٨،١٠٦ |
| <b>Y V 1</b> | <br>111.9   |
| 277          | <br>111,111 |
| 440          | <br>114     |
| 444          | <br>118     |
| 111          | <br>110     |
| 717          | <br>111,111 |
| ٩٨٢          | <br>119     |
| 794          | <br>174,14. |
| 797          | <br>170,178 |
| ۲٠١          | <br>177,771 |
| ۳.0          | <br>171     |
| 4.4          | <br>127,129 |
| ٣١١          | <br>140,144 |
| ٣١٥          | <br>١٣٦     |
| 414          | <br>120     |
| 414          | 144 144     |

| TYO         TYY       18         TYY       18         TYY       10         TYY       10         TYY       10         TYY       10         TYS       10         TYS       10 |           |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| TYV       18         TYP       18         TYO       10         TYV       10         TYP       10         TEI       10         TEO       10                                  | ١٤١       |
| TT9       18         TT1       18         TT0       10         TTV       10         TT9       10         TE1       10         TE0       10                                  | 187       |
| TT1                                                                                                                                                                         | 2 . 1 2 4 |
| TTO                                                                                                                                                                         | 7,180     |
| TTV                                                                                                                                                                         | ۸،۱٤۷     |
| TT9                                                                                                                                                                         | 7.129     |
| TEO                                                                                                                                                                         | 104       |
| ٣٤٥                                                                                                                                                                         | 0,108     |
|                                                                                                                                                                             | ۲۵۱،۸     |
|                                                                                                                                                                             | 109       |
| TEV                                                                                                                                                                         | ١٦٠       |
| ٣٤٩١٦                                                                                                                                                                       | 151,4     |
| ToT                                                                                                                                                                         | ۳۲۱       |
| ٣٥٥١٦                                                                                                                                                                       | 0.178     |
| ٣٥٧١٦                                                                                                                                                                       | ۲،۱٦٦     |
| ٣٥٩١٧                                                                                                                                                                       | ۰،۱٦۸     |
| ۳٦١                                                                                                                                                                         | ۱۷۱       |
| ٣٦٣                                                                                                                                                                         | 1 / ٢     |
| ٣٦٥١٧                                                                                                                                                                       | ۲۷۱، ٤    |
| ٣٦٧١٧                                                                                                                                                                       | ٦،١٧٥     |